
UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS - UNISINOS 

UNIDADE ACADÊMICA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITO 

NÍVEL MESTRADO 

ALOISIO CANSIAN SEGUNDO 

O JUSNATURALISMO NEOCLÁSSICO COMO SUBSTRATO HERMENÊUTICO 

DOS DIREITOS HUMANOS 

São Leopoldo 

2025 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

ALOISIO CANSIAN SEGUNDO 

 

 

 

 

 

 

 

O JUSNATURALISMO NEOCLÁSSICO COMO SUBSTRATO HERMENÊUTICO 

DOS DIREITOS HUMANOS 

 

 

Dissertação apresentada como requisito 
parcial à obtenção do título de Mestre em 
Direito pelo Programa de Pós-graduação 
em Direito da Universidade do Vale do Rio 
dos Sinos - UNISINOS. 
 
Orientador: Prof. Dr. Gerson Neves Pinto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Leopoldo 

2025 



 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

       

 

 

               
                          Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
                         (Bibliotecária: Silvana Dornelles Studzinski – CRB 10/2524) 

 
  

S456j Segundo, Aloisio Cansian. 
O jusnaturalismo neoclássico como substrato 

hermenêutico dos direitos humanos / Aloisio Cansian 
Segundo. – 2025.  

182 f. : il. ; 30 cm. 
 
Dissertação (mestrado) – Universidade do Vale do Rio dos 

Sinos, Programa de Pós-Graduação em Direito, 2025. 
     “Orientador: Prof. Dr. Gerson Neves Pinto” 
  

1. Direitos humanos. 2. Hermenêutica. 3. Jusnaturalismo. 
I. Aquino, Tomaz de. II. Finnis, John. III. Título. 

 
CDU 34 



 
 

UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS - UNISINOS 

UNIDADE ACADÊMICA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITO - PPGD 

NÍVEL MESTRADO 

 
 
 

A dissertação intitulada: “O JUSNATURALISMO NEOCLÁSSICO

 COMO SUBSTRATO HERMENÊUTICO DOS DIREITOS HUMANOS”, 

elaborada pelo 

mestrando Aloísio Cansian Segundo, foi julgada adequada e aprovada por 

todos os membros da Banca Examinadora para a obtenção do título de MESTRE 

EM DIREITO. 

 
São Leopoldo, 05 de maio de 2025. 

 
 

 
Prof. Dr. Anderson Vichinkeski Teixeira, 

Coordenador do Programa de Pós-Graduação em Direito. 

 
Apresentada à Banca integrada pelos seguintes professores: 

 
Presidente: Dr. Gerson Neves Pinto__________________Participação por Webconferência 
 
 
Membro externo: Dr. Alfredo Santiago Culleton_________Participação por Webconferência 

 

 
Membro: Dr. Wilson Engelmann_____________________Participação por Webconferência 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 



 
 

AGRADECIMENTOS À CAPES 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de 

Financiamento 001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

A Deus, em primeiro lugar, por tudo.  

À minha esposa, Anne, pelo amor e apoio incondicionais em todos os 

momentos, desde sempre; bem como pelo suporte ao longo de toda a trajetória.  

A meus filhos, Helena e Terceirinho, pela paciência, compreensão e carinho 

nesse tempo todo.  

Ao meu orientador, professor Gerson Neves Pinto, pelo valiosíssimo 

direcionamento, mas também pela paciência e exemplo pessoal.  

Aos professores e colegas que participaram da minha breve caminhada.  

A todos vocês, meu agradecimento.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

De fato, quando os gentios, que não têm a lei, praticam 
naturalmente o que ela ordena, tornam-se lei para si 
mesmos, embora não possuam a lei; pois mostram que as 
exigências da lei estão gravadas em seus corações. Disso 
dão testemunho também a consciência e os pensamentos 
deles, ora acusando-os, ora defendendo-os. 
 
Rm 2:14,15 

 
 
 
 

 

 

 



 
 

RESUMO 

 

 

A presente dissertação pretende abordar a correlação entre o jusnaturalismo 

neoclássico e a territorialidade hermenêutica dos direitos humanos, demonstrando 

que esta vertente do direito natural é a matriz teórica que melhor se coaduna com o 

conceito de direitos humanos fundamentais. O jusnaturalismo, em seu núcleo 

essencial, estabelece um vínculo necessário entre o direito e o seu conteúdo material 

e, historicamente, os panoramas histórico-filosóficos pelos quais perpassou 

apresentam uma série de possíveis perspectivas teóricas na compreensão de tal 

vínculo e sua fundamentação. Em um primeiro momento, o trabalho busca evidenciar 

a maneira como Tomás de Aquino, enquanto expoente paradigmático do 

jusnaturalismo, estruturou as relações que circundam o conceito de lei natural, de sua 

relação com a lei civil e de sua conexão com a natureza humana através da 

razoabilidade prática. Em um segundo momento, pretende-se também abordar como, 

na contemporaneidade, John Finnis desenvolve os temas concernentes à 

compreensão da natureza humana em termos aristotélico-tomistas, bem como as 

diversas questões jurídicas e políticas que tais temas apresentam. Por fim, o trabalho 

analisa a constituição da subjetividade jurídica ao longo da modernidade e a 

estruturação dos direitos humanos no ideário jurídico ocidental na 

contemporaneidade, explorando a transmutação da teoria do direito natural para o 

território laico e racionalista no qual o Estado contemporâneo estabeleceu suas raízes, 

bem como os desdobramentos hermenêuticos do discurso sobre direitos humanos 

nas constituições e ordenamentos jurídicos estatais. A conclusão, portanto, é que o 

plexo jurídico de direitos subjetivos está intimamente relacionado à concepção 

ontoteleológica do ser humano que o pensamento jusnaturalista desenvolveu ao longo 

de muitos séculos, de maneira que o direito natural constitui o arcabouço teórico mais 

apropriado à sustentação e interpretação não apenas dos direitos humanos em 

sentido estrito, mas também dos direitos fundamentais e dos direitos subjetivos em 

geral em suas mais variadas vertentes.  

 

Palavras-chave: jusnaturalismo; Tomás de Aquino; John Finnis; hermenêutica; 

direitos humanos. 

 



 
 

ABSTRACT 

 

 

This dissertation aims to demonstrate the correlation between neoclassical 

natural law theory and the hermeneutical territoriality of human rights, presenting this 

strand of natural law as the theoretical matrix that best aligns with the concept of 

fundamental human rights. Natural law theory in its essential core establishes a 

necessary connection between law and its content and, historically, several historical-

philosophical perspectives through which natural law theory has occurred present a 

series of possible theoretical perspectives in understanding this bond and its 

foundation. Initially, the study seeks to demonstrate how Thomas Aquinas, as the 

paradigmatic exponent of natural law theory, structured the connections surrounding 

the concept of natural law, its relationship with human law and its association with 

human nature through practical reasonableness. In a second moment, the work also 

intends to explore how, in contemporaneity, John Finnis develops the Aristotelian-

Thomistic understanding of human nature, as well as the various legal and political 

issues these themes entail. Finally, the dissertation analyses the constitution of legal 

subjectivity throughout modernity and the structuring of human rights within the 

contemporary Western legal framework, exploring the transmutation of natural law 

thought into the secular and rationalist territory in which contemporary State is rooted, 

as well as the hermeneutic consequences of human rights legal discourse within 

national constitutions and legal systems. We thus conclude that the legal framework of 

subjective rights is deeply underpinned in the ontoteleological conception of human 

being that natural law thought has developed over centuries, making natural law the 

most appropriate theoretical foundation not only for human rights in strict sense but 

also fundamental rights and subjective rights in general in their most varied aspects. 

 

Keywords: natural law theory; Thomas Aquinas; John Finnis; hermeneutics; human 

rights. 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

 

1 INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 10 

2 O JUSNATURALISMO TOMISTA ......................................................................... 17 

2.1 A tipologia da lei na Suma Teológica .............................................................. 18 

2.2 Lei eterna e lei natural...................................................................................... 21 

2.3 Natureza humana e essencialidade ................................................................ 25 

2.3.1 Essência e disposicionalidade ......................................................................... 30 

2.4 A lei humana ..................................................................................................... 34 

2.4.1 A relação entre lei natural e lei humana........................................................... 35 

2.5 Lei, virtude e bem comum ............................................................................... 39 

2.5.1 O bem, a virtude da prudência e a sindérese .................................................. 41 

2.6 Lei, moralidade e razão prática ....................................................................... 44 

2.7 A justiça e sua relação com a lei na concepção aristotélico-tomista .......... 48 

2.8 Fundamentos e limites da autoridade da lei civil .......................................... 54 

2.8.1 Norman Kretzmann e a questão da validade da lei injusta.............................. 54 

2.8.2 O conteúdo da lei e a coercibilidade ............................................................... 59 

2.9 A justiça típica da lei civil e o significado focal do direito ............................ 67 

2.10 O direito e suas funções institucionais ........................................................ 70 

2.11 Tomás de Aquino e o arcabouço do jusnaturalismo ................................... 71 

3 ELEMENTOS DO JUSNATURALISMO CONTEMPORÂNEO ............................. 73 

3.1 Jusnaturalismo, moralidade e a definição do Direito ................................... 74 

3.2 Bens humanos básicos e natureza humana .................................................. 81 

3.3 Lei natural, natureza humana e a falácia naturalista ..................................... 93 

3.4 A razoabilidade prática .................................................................................. 103 

3.5 Razoabilidade, bem comum e autoridade da lei .......................................... 112 

3.6 O significado focal do Direito ........................................................................ 119 

3.7 O Direito e os direitos .................................................................................... 122 

4 JUSNATURALISMO E DIREITOS HUMANOS ................................................... 124 

4.1 Uma história da subjetividade jurídica ......................................................... 125 

4.2 O trajeto dos direitos humanos: do ius gentium à constitucionalização .. 135 

4.3 Direitos humanos na perspectiva finnisiana ............................................... 152 

4.4 Os direitos humanos e seu substrato hermenêutico .................................. 165 



 
 
5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................ 171 

REFERÊNCIAS ...................................................................................................... 176 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

 

Enquanto teoria filosófica, o jusnaturalismo passou por um processo histórico 

mapeável e nitidamente constituinte do pensamento jurídico ocidental. 

Evidentemente, em virtude deste mesmo caminhar histórico, é possível falar em 

jusnaturalismos – dado que há diversas perspectivas através das quais a questão 

jusfilosófica do direito natural foi analisada, e, portanto, diferentes teorias 

concernentes à sua fundamentação. De modo geral, as raízes do jusnaturalismo são 

indeléveis desde a filosofia grega, sendo possível identificá-lo já em Aristóteles. 

Posteriormente transposto para o pensamento romano, especialmente por meio de 

Cícero, foi cristianizado sobretudo pela obra de Tomás de Aquino, e experimentou, 

mais recentemente, um ressurgimento no século XX. É evidente que a cada período 

histórico-filosófico corresponde uma determinada matriz de pensamento, e, assim, a 

própria teoria do direito natural se desdobrou em suas especificidades e elementos – 

aos poucos desprendendo-se de certas noções e incorporando outras, na tentativa de 

oferecer alternativas hermenêuticas mais condizentes com os momentos filosóficos e 

políticos pelos quais perpassou.  

Em uma perspectiva histórico-crítica, Michel Villey apresenta a progressiva 

construção do pensamento jurídico ocidental a partir daquilo que ele classifica como 

a grande e fundamental questão do Direito1: a oposição entre jusnaturalismo e 

juspositivismo. Longe de assumir uma dicotomia simplista entre as possibilidades de 

fundamentação filosófica do Direito, reduzindo-o a um maniqueísmo ingênuo2, a 

 
1 VILLEY, Michel. Filosofia do Direito: definições e fins do direito, os meios do direito. 2. ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 2008. p. 27. 
2 Um dos pressupostos do presente trabalho é a desnecessidade de uma apologia do jusnaturalismo 

através da crítica ao juspositivismo – uma tendência que, lamentavelmente, é bastante comum na 
academia. A teoria do direito natural, contemporaneamente, é por si mesma perfeitamente capaz de 
apresentar sustentação jusfilosófica mais do que suficiente; foi laicizada e secularizada, e novamente 
alocada na base das problemáticas jurídicas mais complexas e concretas. O jusnaturalismo é uma 
perspectiva teórica que está amplamente inserida nos sistemas jurídicos ocidentais, seja no common 
law ou na vertente romano-germânica. O argumento do presente trabalho, portanto, prescinde da 
discussão sobre o esvaziamento do positivismo jurídico, sua coerência teórica ou sua base filosófica. 
No entanto, apenas a título de introdução à tese central do texto, e, ao mesmo tempo, apresentando 
a questão do conteúdo do direito enquanto sua condição de possibilidade, traz-se um argumento de 
Alexy a respeito do juspositivismo clássico: “[Kelsen] tem razão quando afirma que uma norma 
fundamental deve ser pressuposta se se pretende passar da constatação de que algo é estabelecido 
e eficaz para a constatação de que algo é juridicamente válido ou juridicamente devido. Mas essa 
norma fundamental não precisa ter o conteúdo da norma fundamental kelseniana. Assim, ela pode 
conter elementos morais que considerem o argumento da injustiça. […] Por fim, é correto que a norma 

 



11 
 

contraposição direta é posta dessa maneira precisamente por estar relacionada a 

outra questão basilar da história do pensamento jurídico: a relação entre Direito e 

justiça. Se, por um lado, o jusnaturalismo defende a existência de uma ordem 

supralegal (e, portanto, assegura que só é direito o que é, efetivamente, justo), o 

positivismo jurídico delimita o fundamento de validade do direito na manifestação da 

vontade humana, sem qualquer vinculação metafísica ou ontológica. A abordagem da 

questão, portanto, perpassa pela definição adequada do direito natural e da 

concepção de “natureza” para os fins da filosofia do Direito – uma questão que é 

apresentada por Villey com fundamento último no pensamento de Aristóteles, 

desdobrando sua recepção pela escolástica medieval e sua perpetuação na 

modernidade). Esta relação fundamental entre o direito e a justiça, porém, orbita ao 

redor da estrutura teórica assentada por Tomás de Aquino na questão do direito 

natural.  

O pensamento tomista é herdeiro de uma tradição jusnaturalista cujas raízes 

vão até Cícero e Aristóteles, e projetam-se até perspectivas contemporâneas 

intrincadas em sistemas jurídicos altamente complexos. A pressuposição de uma 

ordem que nos dirige a um determinado fim (fim este ligado à natureza essencial do 

homem) leva Tomás de Aquino a teorizar o Direito como parte desta ordenação – um 

microcosmo, produto da razão humana, mas ao mesmo tempo conectado à 

ordenação do macrocosmo, a qual é dessumível da própria realidade cognoscível. É 

nesse âmbito que a lei natural desponta como intermediadora entre a lei eterna e a lei 

humana: o intelecto por meio do qual o homem reconhece a ordem do cosmo é o 

mesmo intelecto que se manifesta na razão por meio da qual o Direito é produzido, 

interpretado e aperfeiçoado, e também na razão prática que interliga as inclinações 

naturais próprias do homem às normas pelas quais guiará sua conduta. Não se trata, 

evidentemente, de um condicionamento puro, simples e maquínico, mas de uma 

ordenação da vontade humana, ou de uma conexão da conduta com as suas razões 

mais fundamentais (e, portanto, mais justificáveis). A ontologia tomista recoloca o 

homem em face de um direito que deve ser descoberto, desvelado por meio de uma 

busca tateante orientada pela razão prática e conduzida à realização daquilo que o 

 
fundamental é uma norma meramente pensada. Em contrapartida, não é correta a afirmação de 
Kelsen de que a norma fundamental não é suscetível de fundamentação. Ao contrário, ela carece de 
fundamentação. Isso leva ao problema de uma norma fundamental normativa.” – ALEXY, Robert. 
Conceito e validade do Direito. São Paulo: Martins Fontes, 2009. p. 138. 



12 
 

ser humano é, em essência. A diretriz elementar da ação humana, sobre a qual se 

estruturam todos os preceitos da lei natural, é a razão manifestada no escopo da 

concretude da existência. É nesse sentido que a tese central do jusnaturalismo (a de 

que a lei necessariamente deve trazer consigo razões decisivas para a conformidade 

da conduta humana) é endossada por Tomás: a razão prática leva à determinação 

concreta do bem através da lei, e tal determinação é natural nesse sentido (porque a 

razão nos é natural). O objetivo geral do presente trabalho é demonstrar que o 

arcabouço jurídico dos direitos subjetivos está localizado nesta mesma estrutura – por 

meio de três objetivos específicos a seguir delineados. 

Em primeiro lugar, embora seja claro que o pensamento jurídico de Tomás de 

Aquino não é o cerne de seu trabalho filosófico, o jusnaturalismo tomista representa 

um marco considerável no desenvolvimento da teoria jurídica. Tomás opera o resgate 

das fontes clássicas, instaura a interpenetração da ontologia e da metafísica no 

universo do direito, promove a readequação de uma jurisprudência laica em uma 

sociedade profundamente eclesiástica, e o estabelecimento de um arcabouço teórico 

para o desenvolvimento da teoria jurídica do Ocidente que se seguiria pelos próximos 

oito séculos. Trata-se, portanto, do paradigma do direito natural. As correntes 

jusfilosóficas posteriores, em geral, buscaram desenvolver os elementos da teoria do 

direito natural conforme a estruturação matricial que lhe foi dada por Tomás de Aquino, 

bem como das questões pontuais que sua teoria trouxe à luz a partir do enfoque ao 

jusnaturalismo latente nos pensadores clássicos; e o presente trabalho se vale do 

pensamento tomista como o primeiro pilar de sustentação da hermenêutica dos 

direitos humanos básicos (e delinear estes elementos do jusnaturalismo tomista 

constitui o primeiro objetivo específico desta dissertação).  

O percurso da teoria jusnaturalista após Tomás de Aquino apresenta elementos 

de transformação nítida, como a paulatina laicização (reflexo da secularização que 

orienta o pensamento filosófico a partir da modernidade) e a necessidade de sua 

acomodação com as diversas entidades que personificaram ou encamparam o poder 

político (das quais são exemplos mais recentes o Estado e o constitucionalismo). O 

cerne da teoria do direito natural, contudo, permanece o mesmo: a defesa de uma 

relação indissolúvel e necessária entre o direito enquanto parâmetro de 

normatividade, de um lado, e um arcabouço moral que justifique a conduta humana, 

de outro. A despeito da variada gama de fundamentos dos quais o jusnaturalismo se 

valeu até hoje, indo desde a filosofia clássica greco-romana até o cristianismo, e 



13 
 

posteriormente a razoabilidade prática, a ética e a sociedade global, o arcabouço 

argumentativo do direito natural se preserva, impingindo ao Direito e à organização 

social os caracteres de uma moralidade fundamentada, sobretudo, na ideia de 

natureza humana e no exercício da razão prática. Neste sentido, a 

contemporaneidade (a partir da alocação de problemas jusfilosóficos específicos, 

como a universalização dos direitos humanos no contexto da democracia do pós-

guerra) observou um novo recrudescimento do jusnaturalismo através da chamada 

New Natural Law Theory – dos quais um dos expoentes é o australiano John Mitchell 

Finnis. Alicerçada em noções do jusnaturalismo tradicional, a teoria de Finnis assenta-

se no jusnaturalismo tomista e estabelece ao seu redor novas conjunturas entre 

conceitos como a razão prática, a moralidade objetiva, o bem da comunidade política 

e o florescimento humano. No âmbito da presente pesquisa, porém, o ponto focal da 

teoria de Finnis é a sua concepção de bens humanos básicos: valores objetivos e 

autoevidentes intimamente relacionados com a plena realização da vida humana. 

Uma tal moldura teórica se apresenta como apta a fundamentar o arcabouço das 

normas jurídicas, posto que o florescimento advindo do exercício de tais bens é o que 

justifica e convalida a existência e operatividade do Direito. Em tais condições, 

evidencia-se o direito a partir do ponto de vista de seu conteúdo, na medida em que, 

materialmente, o direito estaria indissociavelmente ligado ao florescimento humano e 

à noção de justiça enquanto expressão da razoabilidade prática – e, assim, possuiria 

uma inseparável relação com a moral. No mesmo sentido, o jusnaturalismo finnisiano 

expressa uma concepção jurídica bastante específica e elevada do indivíduo, 

porquanto consolida o fundamento de validade dos direitos individuais em um plano 

de discussão que transcende a ordem política ou mesmo às contingências históricas 

ou sociais. No contexto do presente trabalho, o pensamento de Finnis (bem como as 

relações que este manifesta com outros teóricos da filosofia do direito contemporânea) 

representará o segundo pilar da hermenêutica jusnaturalista dos direitos humanos 

fundamentais; e apontar os desdobramentos do tomismo na contermporaneidade, 

especialmente em Finnis, é o segundo objetivo específico a ser atingido. 

Ocorre, porém, que de uma concepção factual acerca da condição 

ontoteleológica do ser humano não se segue, diretamente, a existência de um direito 

individual, juridicamente oponível a outrem. Há vários passos argumentativos que 

interconectam as duas proposições, e inúmeras questões que podem ser levantadas 

com relação a cada um deles: a origem e o sentido do conceito de direito subjetivo, o 



14 
 

percurso de convolação da ordem da physis para a noção de direito como atributo 

individual, a própria noção de subjetividade jurídica, a ampliação do âmbito do direito 

para uma esfera transnacional, a incorporação dos preceitos da razoabilidade prática 

nos ordenamentos jurídicos e quadros normativos dos Estados, as nuances do ideário 

jurídico que permeia o discurso sobre direitos de cada período histórico, a questão da 

necessidade ou desnecessidade da objetividade moral, a possibilidade lógica da 

inferência de proposições factuais para proposições deontológicas ou normativas, 

entre outras. A subjetividade jurídica – pressuposto e condição de possibilidade do 

discurso sobre direitos subjetivos – também possui uma história. Não era um conceito 

presente no pensamento jusfilosófico da Antiguidade, e representa uma ideia bastante 

diáfana no direito medieval; adquire, porém, contornos próprios após a recepção do 

tomismo na segunda Escolástica. Pensadores como Suárez, Grócio, Pufendorf, 

Leibniz e Hobbes foram responsáveis por desenvolver a ideia do direito como uma 

prerrogativa ou qualidade moral que está atrelada ao indivíduo e focaliza, por meio 

dele, um direito que era outrora concebido como uma estrutura hierarquizante da 

realidade. A ideia de sujeito de direitos, por sua vez, vem a ser consolidada apenas 

por Locke e por sua concepção da subjetividade pela ipseidade, viabilizando a 

transposição da questão do sujeito do plano gnosiológico para o plano jurídico e 

inaugurando o conceito de sujeito de direito como elemento fundamental do 

pensamento jurídico. Somente por meio deste movimento é que foi possível traduzir 

o discurso jurídico dos princípios da lei natural para os direitos naturais. 

O produto histórico desta construção conceitual não vem a ser outro senão o 

surgimento dos direitos humanos universais, e esboçar este trajeto inicia o terceiro e 

último objetivo específico da dissertação. Uma vez que a perfectibilização da 

subjetividade jurídica ocorre no ocaso da modernidade, a contemporaneidade tem 

início justamente com a incorporação deste conceito no ideário jurídico e com sua 

concretização por meio das declarações de direitos humanos – as quais são, em 

realidade, a transmutação da teoria do direito natural para um território laico e 

racionalista no qual o Estado contemporâneo possui suas raízes. A ideia de um direito 

universal, aplicável a todos os seres humanos, acompanha o pensamento jurídico 

desde o ius gentium do direito romano, o qual pode ser considerado o embrião da 

concepção dos direitos universais que a Déclaration des droits de l’homme e du 

citoyen, de 1789, prenuncia, e a Declaração Universal dos Direitos Humanos, de 1948, 

consolida em um nível transnacional. Referidos direitos são paulatinamente 



15 
 

incorporados nas ordens jurídicas estatais em uma série de níveis e categorizações, 

cristalizados por meio do constitucionalismo, e inclusive capilarizados nos 

ordenamentos jurídicos – entretanto, em última instância, são direitos referentes à 

condição ontoteleológica do ser humano que o pensamento jusnaturalista constituiu 

ao longo de muitos séculos. O presente trabalho se ocupará também desta 

problemática, abordando as questões que constituem a passagem entre a condição 

ontoteleológica do homem que o jusnaturalismo prestigia e a concepção propriamente 

jurídica dos direitos subjetivos que se referem a uma tal condição.  

Se os direitos humanos stricto sensu são a vertente propriamente jurídica dos 

direitos naturais, os direitos fundamentais são a vertente positivada dos direitos 

humanos stricto sensu no plano constitucional. É possível prosseguir na seriação: falar 

dos direitos da personalidade como a vertente privatista dos direitos fundamentais, 

das garantias penais, dos princípios processuais e das inúmeras e variadas formas 

pelas quais uma ordem jurídica é capaz de absorver e instanciar a gama de direitos 

humanos. Sabe-se que as categorias sucessivas “direitos naturais”, “direitos 

humanos” e “direitos fundamentais”, embora derivem matricialmente da mesma raiz, 

representam categorias diversas, representativas de âmbitos distintos do Direito e da 

teoria jurídica; manifestam-se em respectivos territórios específicos e são, ao fim e ao 

cabo, fenômenos e conceitos jurídicos fundamentalmente diversos entre si. Apesar 

disso, em virtude de sua origem matricial comum e, sobretudo, da coerência 

argumentativa do presente trabalho (que pretende estabelecer a relação 

hermenêutica entre o jusnaturalismo neoclássico e a ideia de direitos atribuíveis ao 

ser humano), para efeitos de leitura deste texto, todas estas categorias estão 

englobadas sob a designação “direitos humanos” – lendo-se-a aqui, portanto, como 

direitos humanos em um sentido lato.  

Portanto, o objetivo geral do presente trabalho se orienta pela conjunção dos 

três objetivos específicos acima mencionados. Considerando o trajeto histórico do 

pensamento jusnaturalista, desde sua concepção filosófica como ordenação 

cosmológica, sua sistematização no tomismo, sua convolação nos direitos humanos 

e sua consolidação na contemporaneidade como uma estrutura teórica que é 

referente essencialmente ao conteúdo do direito e à sua inflexão com a ética, é 

possível afirmar que o jusnaturalismo é o território hermenêutico dos direitos humanos 

básicos; a estrutura teórica que o direito natural proporciona se constitui como o 



16 
 

substrato a partir do qual tais direitos podem florescer, atingindo sua máxima 

expressão conceitual e pragmática.  

Assim, a conclusão pela qual a presente dissertação se orienta é justamente a 

maneira como a concepção matricial dos direitos humanos deságua em um horizonte 

hermenêutico precipuamente ligado ao neojusnaturalismo e a seu arcabouço 

ontoteleológico. Conclui-se, portanto, que o jusnaturalismo de cariz aristotélico-

tomista, embora refundamentado pelo pensamento contemporâneo, é o horizonte 

hermenêutico próprio dos direitos humanos fundamentais, precisamente por sua 

referencialidade à condição ontológica do homem.  

Para atingir este desiderato geral, então, o percurso argumentativo do trabalho 

pretende abordar os seguintes objetivos específicos. Em primeiro lugar, a delimitação 

da teoria jusnaturalista de Tomás de Aquino: suas raízes, seu percurso histórico, suas 

questões fundamentais e os elementos que são cruciais para a compreensão da 

inflexão ontológica para com os direitos humanos básicos. Em segundo lugar, 

percorreremos a análise crítica dos elementos do jusnaturalismo tomista que se 

espraiam na teoria jurídica da contemporaneidade, especialmente a partir da 

perspectiva da teoria de John Finnis e das correlações que esta pode estabelecer com 

alguns aspectos do jusnaturalismo analítico contemporâneo, com foco na concepção 

dos bens humanos básicos e na razoabilidade prática. Em um terceiro momento, 

abordaremos o trajeto que conduziu o pensamento jurídico ao discurso dos direitos 

humanos (através da transmutação do pensamento jusnaturalista) e à noção de 

subjetividade jurídica (desde o ius gentium até a constitucionalização, passando pelo 

tomismo, pela escolástica e pela modernidade). Por fim, demonstraremos a correlação 

entre o jusnaturalismo neoclássico e a territorialidade hermenêutica dos direitos 

humanos, apresentando esta vertente do direito natural como a matriz teórica que 

melhor se coaduna com o conceito de direitos humanos fundamentais.  

Se há, como afirma Finnis, bens humanos garantidos apenas por intermédio do 

direito, é precisamente porque há uma ligação indissolúvel entre o direito e o bem do 

ser humano: não se pode falar de um sem referir o outro, ambos são uma só e mesma 

coisa e constituem critérios recíprocos de legitimidade e adequação. O jusnaturalismo, 

enquanto estrutura teórico-jurídica do bem humano, é o território, o âmbito, o substrato 

último da compreensão, aplicação e florescimento dos direitos humanos 

fundamentais, em suas diversas categorias jurídicas. É o que o presente trabalho 

pretende demonstrar. 



17 
 

2 O JUSNATURALISMO TOMISTA  

 

 

A obra filosófica de Tomás de Aquino evidentemente não é direta ou 

centralmente orientada para o estudo do direito e da política. Tomás foi, antes de 

qualquer outro qualificativo, um religioso – e, portanto, o conjunto de seu pensamento 

orbita ao redor de temas próprios da tradição cristã medieval, muito embora seja 

impossível afirmar que tais temas foram abordados dogmática ou pacificamente3. O 

modo de exposição por meio do qual Tomás escreve revela a existência de dissenso 

teórico na produção acadêmica da época, profundas discordâncias filosóficas entre 

os pensadores da igreja e uma quantidade considerável de lacunas argumentativas a 

serem solucionadas, ao mesmo tempo em que se vale, indelevelmente, da tentativa 

de superar tais contradições para unificar de maneira lógica e sistemática o conjunto 

da fé cristã. Este intento resultou em um legítimo sistema filosófico totalizante, cujo 

objeto é a realidade do cosmo interpretada a partir da perspectiva do cristianismo. 

Uma consequência deste procedimento é o fato de que o pensamento tomista 

perpassa uma série de temas filosóficos que, apesar de não estarem diretamente 

ligados à temática da espiritualidade, lhe servem de sustentação: epistemologia, 

metafísica, ética; temas, em geral, caros à filosofia da Antiguidade com a qual Tomás 

assumiu a tarefa intelectual de conciliar a cosmovisão cristã. Ao mesmo tempo, este 

edifício teórico possui também uma série de derivações e desdobramentos, dentre os 

quais nasce uma doutrina do direito, uma teoria da justiça e uma análise da política, 

cujo conjunto representará o paradigma do jusnaturalismo no Ocidente: 

 

 

As the term ‘natural law theory’ is now used, Aquinas is the paradigmatic 
natural law theorist. […] His thinking in moral, political, and legal matters is the 
reference point by which later natural law theories (for example, Hobbes’s, 
Locke’s) are classified as such, and his thinking on these matters is the 
reference point by which earlier writers (for example, Aristotle, the Stoics) are 
assessed as proto-natural law philosophers.4 
 

 
3 A esse respeito, quanto à biografia acadêmica de Tomás e às controvérsias teóricas existentes à 

época: “Trata-se, em primeiro lugar, de uma vida de lutas e não de uma vida tranquila. Livremo-nos 
de uma vez por todas da falsa imagem de um mundo medieval uniforme e sonolento no conformismo” 
– VILLEY, Michel. A formação do pensamento jurídico moderno. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2020. p. 133. 

4 MURPHY, Mark. Natural law in jurisprudence and politics. New York: Cambridge University Press, 
2006. p. 1. 



18 
 

O presente capítulo busca, de maneira breve, abordar alguns pontos do 

jusnaturalismo tomista que constituirão o alicerce do jusnaturalismo posterior. Não há, 

aqui, a pretensão de abordar o argumento tomista passo a passo, ou mesmo de 

investigar pormenorizadamente suas raízes ou fontes – o presente trabalho não tem 

por único escopo a abordagem completa da teoria ético-jurídica de Tomás de Aquino, 

a qual é muito bem explorada e descrita na bibliografia utilizada. Desta forma, 

considerando a vastidão da obra de Tomás (e, consequentemente, a imensidão de 

comentadores cujo trabalho se propôs a compreender as ricas minúcias de sua obra), 

a intenção deste capítulo é tão somente fazer referência a alguns elementos 

específicos do jusnaturalismo clássico que virão a transcender o tomismo para compor 

o panorama do direito natural na contemporaneidade.  

  

 

2.1 A tipologia da lei na Suma Teológica 

 

 

A teoria jusnaturalista de Tomás de Aquino é condensada por meio das relações 

recíprocas entre lei eterna, lei natural, lei humana e lei divina – os quatros tipos de lei 

analisados nas questões 90 a 97 da Primeira Seção da Segunda Parte da Suma 

Teológica (sua magnum opus). Mais do que uma mera proposta teórica, um dos 

propósitos da teoria tomista quanto aos tipos de lei é fornecer uma estrutura ontológica 

para a manifestação da conduta humana em seus mais diferentes âmbitos e escopos, 

constituindo o arcabouço sobre o qual se exerce o agir humano na ordem da realidade 

cósmica, na manifestação de suas potencialidades intrínsecas e na contingência da 

regulação das ações concretas.  

 Já no artigo quarto da primeira questão do Tratado da Lei, Tomás define a lei 

como “uma ordenação da razão para o bem comum, promulgada por aquele que tem 

o cuidado da comunidade”5. Cada um desses elementos é cuidadosamente 

construído nos artigos precedentes e apresenta inúmeros desdobramentos para a 

adequada compreensão do pensamento jurídico de tradição aristotélico-tomista e, 

 
5 TOMÁS DE AQUINO. Suma Teológica. 2. ed. v. 4. São Paulo: Loyola, 2005. p. 527. Ao longo do 

presente trabalho, por questões de clareza e facilidade de localização, as referências à Suma 
Teológica serão oriundas desta edição, mas indicadas por meio do trecho de onde foram extraídas; 
no presente caso, ST, IaIIae, Q90, art4, s [significando Suma Teológica, Primeira Segunda Parte, 
Questão 90, artigo 4º, solução]. 



19 
 

consequentemente, para a raiz do jusnaturalismo que se desenvolveu sobre este 

alicerce. Cabe destacar que esta definição se refere à ideia geral de lei em si mesma, 

e não a um tipo específico de lei; portanto, a definição é extensível a todas as suas 

modalidades. O conceito abrange quatro elementos: a ordenação pela razão humana 

(ou seja, a inerente conexão com a razão prática como um elemento material de 

validade estrutural da lei), a promulgação (o estabelecimento formal da lei sobre o 

arcabouço político de sua veiculação), a legitimidade do chefe da comunidade à qual 

se refere (como exercente da autoridade política) e, por fim, o direcionamento ao bem 

comum. Dois dos elementos são referentes a uma estrutura formal de validade (a 

promulgação e a autoridade), e os outros dois apontam para o conteúdo material da 

lei (a razoabilidade prática e o direcionamento ao bem comum) – o que, por si só, 

antecipa o paradigma jusnaturalista da existência de conteúdo material como um 

elemento necessário e intrínseco à própria ideia de lei. Nesse sentido, Mark Murphy 

afirma que, contemporaneamente, é justamente esta a tese central do jusnaturalismo: 

 

 

The central claim of natural law jurisprudence is that there is a positive internal 
connection between law and decisive reasons for action: law is backed by 
decisive reasons for action. (For there to be a decisive reason to φ is for φ-ing 
to be a reasonable act for one to perform and not φ-ing an unreasonable act 
for one to perform, and so for a law to be backed by decisive reasons is for 
there to be decisive reasons to perform any act required by that law.) The 
central claim of natural law political philosophy is that law has this reason-
giving force through the common good of the political community. Natural law 
jurisprudence most fundamentally asserts that it is of the essence of law to 
bind in reason; natural law political philosophy most fundamentally asserts 
that what makes law bind is its role with respect to the common good of the 
political community.6 

 

 

O primeiro argumento tomista quanto ao conteúdo material da lei é o de que a 

lei pertine à razão. Como a lei seria algo que regula a conduta humana, e como a 

conduta humana somente se permite ser regulada por ditames para com os quais há 

razão suficiente para conformidade, a lei só pode ser algo com relação ao que o 

homem possui razões suficientes para conformar sua conduta. Como decorrência 

deste primeiro argumento, segue-se que a conexão entre a lei e razão é orientada por 

meio do bem comum, porquanto as razões para a conformidade de uma coletividade 

 
6 MURPHY, 2006, p. 1. 



20 
 

a uma lei advêm da persecução ou atingimento do bem comum. As duas teses 

tomistas quanto ao jusnaturalismo, portanto, são, em primeiro lugar, a conexão interna 

entre a lei e a razão, e, em segundo, o papel central do bem comum na força 

racionalizadora da lei (e, uma vez que Tomás é o paradigma teórico do jusnaturalismo, 

não seria equivocado estender tais teses ao jusnaturalismo neotomista como um 

todo). O próprio direcionamento da lei ao bem comum é uma consequência de sua 

razoabilidade intrínseca: 

 

 

Ora, o primeiro princípio, na ordem das operações, à qual pertence a razão 
prática, é o fim último. E sendo o fim último da vida humana a felicidade ou 
beatitude, como já dissemos, há de por força a lei dizer respeito, em máximo 
grau, à ordem da beatitude. Demais, a parte ordenando-se para o todo, como 
o imperfeito para o perfeito; e sendo cada homem parte da comunidade 
perfeita, necessária e propriamente, há de a lei dizer respeito à ordem para a 
felicidade comum.7 

 

 

E este direcionamento ao bem comum é também intrínseco à estrutura da lei, 

condicionando sua natureza mesma e delimitando sua essência por meio deste 

elemento conceitual típico: “por onde e necessariamente a lei sendo por excelência 

relativa ao bem comum, nenhuma outra ordem, relativa a uma obra particular, terá 

natureza de lei, senão enquanto se ordena ao bem comum”8. 

O fato de Tomás ter iniciado o Tratado da Lei com a apresentação da definição 

sintética de lei indica que o conceito é extensível a todas as espécies de lei – uma vez 

que, neste ponto do Tratado, ainda não há delimitação dos âmbitos próprios de cada 

um dos tipos de lei que regulam a conduta humana (eterna, natural, humana). Logo, 

estes elementos não são acidentais ou contingentes, mas pertinentes à própria 

essência da ideia de lei, pura e simplesmente. Portanto, os elementos materiais 

(diretriz da razão e direcionamento ao bem comum) são concernentes ao arcabouço 

arquetípico da lei e, ao mesmo tempo, compõem sua estrutura básica – tendo-se em 

conta, ainda, que tal estrutura básica pressupõe o fato de que a lei necessariamente 

se articula com o agir humano: “a lei é uma regra e medida dos atos, pela qual somos 

levados à ação ou dela impedidos. Pois, lei vem de ligar, porque obriga a agir”9; pelo 

 
7 ST, IaIIae, Q90, art2, s. 
8 ST, IaIIae, Q90, art2, s. 
9 ST, IaIIae, Q90, art1. 



21 
 

que se conclui que a lei e o direito não gozam, para Tomás, de existência ontológica 

per se. Trata-se então de um conceito amplo, complexo e geral, referente à noção de 

lei como um todo e à pertinência que tal conceito desenvolve, dinamicamente, com o 

comportamento do ser humano.  

Nesse aspecto, é importante notar que os elementos compositivos do conceito 

de lei são, eles mesmos, gerais (ou seja, não referentes especificamente a nenhum 

dos tipos particulares de lei). Logo, a ideia geral de bem comum como componente 

material da ideia geral de lei possibilita inter-relações significativas do ponto de vista 

conceitual – posto que se aplica tanto à lei civil, secular, quanto aos preceitos 

universais da lei eterna. Cada uma possui seu próprio âmbito de vigência, e, portanto, 

cada uma possui um âmbito específico de bem a ser buscado e atingido, muito 

embora, é claro, a relação entre a lei eterna, a lei natural e a lei humana seja uma 

relação de interconexão e pertinência, na qual uma abrange e engloba a outra em sua 

dinâmica. A ordem do cosmos se manifesta também no território da lei: há proporções 

a serem observadas no funcionamento dos tipos específicos de lei, e a lei humana, 

como expressão da autoridade política, deve refletir as diretrizes da lei natural, a qual, 

por sua vez, tem participação na lei eterna (que é a razão divina ordenando a 

realidade). Lei humana e lei natural, cada uma em seu espectro de atuação, são 

participações da razão divina no que pertine à cognoscibilidade da razão humana. O 

conjunto dinâmico destes âmbitos normativos constitui o a teoria jusnaturalista de 

Tomás de Aquino. 

De forma meramente esquemática, e apenas com a finalidade de indicar as 

consequências teóricas que serão enfatizadas ao longo do presente trabalho 

referentemente a cada um dos conceitos de lei e seus respectivos desdobramentos 

no jusnaturalismo contemporâneo, o panorama apresentado por Tomás é o seguinte.   

 

 

2.2 Lei eterna e lei natural 

 

 

A lei eterna, conceito introduzido no mundo filosófico-cristão por Agostinho, é, 

para Tomás, a expressão máxima da racionalidade divina no cosmo: a estrutura 

fundamental da ordenação da realidade existente, conforme idealizada na mente 



22 
 

divina10, “enquanto ordenada por Deus para o governo das coisas por ele 

preconhecidas”11. Trata-se de um conceito metafísico cujo fundamento é claramente 

platônico, na medida em que esta idealização divina da realidade desempenha um 

papel próximo ao que o Demiurgo exerce no Timeu12, sendo, porém, 

esquematicamente transposta para a mente de Deus13 desde Agostinho. A leitura que 

Tomás faz de Platão resgata a questão metafísica posta por meio das Formas eternas 

e imutáveis, e, desse modo, o que Tomás entende por “lei eterna” é o conjunto de 

arquétipos que ontologicamente estruturam a realidade a partir das ideias presentes 

na mente divina. Reflete, assim, o modo como o Universo existe e se sustenta14, e, 

além de estrutural e metafísica, possui também uma função epistemológica, 

porquanto antecipa uma teoria correspondentista da verdade: veritas est adequatio rei 

et intellectus15. A lei eterna assegura a possibilidade de conhecimento da realidade 

exterior, a partir da adequada relação de proporção16 entre a razão humana e a 

realidade cognoscível17.  

Para além de caracteres ontológicos e epistemológicos, a lei eterna é o 

elemento metafísico que confere unicidade e ordenação à realidade do cosmo – e a 

lei natural, a seu passo, é a expressão desta mesma ordenação na existência concreta 

dos seres. O conceito remete à filosofia clássica: a lei natural é a regulação inerente 

 
10 VILLEY, 2020, p. 141. 
11 ST, IaIIae, Q91, art1, resp1. 
12 “Na verdade, o deus quis que todas as coisas fossem boas e que, no que estivesse à medida do seu 

poder, não existisse nada imperfeito. Deste modo, pegando em tudo quanto havia de visível, que 
não estava em repouso, mas se movia irregular e desordenadamente, da desordem tudo conduziu 
a uma ordem por achar que esta é sem dúvida melhor do que aquela. Com efeito, a ele, sendo 
supremo, foi e é de justiça que outra coisa não faça senão o mais belo”. PLATÃO. Timeu. Coimbra: 
Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra, 2011. p. 97.  

13 LISSKA, Anthony. Aquinas’s theory of natural law: an analytic reconstruction. New York: Oxford 
University Press, 1996. p. 113. 

14 Segundo LISSKA (1996, p. 115), Tomás chega a uma tal conclusão por meio de um método filosófico 
essencialmente analítico, que pressupõe o conteúdo proposicional de afirmações teológicas. Tal 
método diferencia-se, assim, do positivismo lógico, do irracionalismo de Tetuliano, de Camus e de 
outras correntes filosóficas que argumentem que o discurso metafísico é desprovido de sentido 
proposicional (sendo, portanto, insuscetível de consideração filosófica). Para Tomás, trata-se, acima 
de tudo, de sopesar a condição epistêmica da revelação divina – a qual, a despeito de possuir 
natureza de revelação, assume uma forma proposicional na medida em que é acessível ao intelecto 
humano. Do ponto de vista ontológico, o método do qual Tomás se vale é especialmente relevante 
quando aplicado à afirmação segundo a qual o homem existe à imagem e semelhança de Deus, o 
que pressuporia a existência de ideias arquetípicas na mente divina (LISSKA, 1996, p. 116).  

15 VILLEY, 2020, p. 140. 
16 LISSKA, 1996, p. 87.  
17 Tal relação é biunívoca: funciona da realidade para o sujeito (como quando se compreende, por meio 

do exercício da razão especulativa, que a estrutura química da água é H2O), como do sujeito para a 
realidade (como quando, por meio do exercício da razão prática, se produz algo a partir de uma ideia 
preconcebida na mente) – LISSKA, 1996, p. 116.  



23 
 

à própria existência do homem. Tomás endossa a ideia aristotélica de movimento, da 

passagem da potência ao ato, de dinamismo que impele os seres a um dado fim de 

acordo com a ordenação que lhes é natural e intrínseca. A lei da natureza participa da 

lei eterna, porque manifesta a mesma ordenação no que concerne à existência real 

dos seres, vinculando suas ações mediante o mesmo princípio ordenador, ao qual 

todas as coisas estão naturalmente sujeitas. Há, portanto, vários elementos dignos de 

nota na concepção tomista da lei natural.  

O primeiro deles é a sua origem. A expressão “lei natural” não aparece tão 

frequente ou claramente nos escritos de Aristóteles18, e parece ter sido transposta do 

estoicismo para o cristianismo por meio de Agostinho. O próprio Tomás cita Cícero 

como fonte diversas vezes ao longo da Suma Teológica, muito embora o faça de modo 

muito mais tímido do que quando menciona Aristóteles; e Cícero é célebre justamente 

pela defesa que faz da noção de lei natural com base na ordenação metafísica do 

cosmos19 – uma noção herdada do estoicismo. O efetivo papel que Cícero 

desempenha na estrutura conceitual da teoria tomista é controverso, e se confunde 

justamente na dimensão que o conceito de “lei natural” assume nos escritos de Tomás. 

Por um lado, Villey, comentador tradicional do tomismo, afirma que a doutrina do 

direito natural de Tomás “possui uma qualidade desconcertante para um historiador 

das doutrinas acostumado com os autores modernos: a de ser pouco original”20; na 

medida em que adota “as grandes teses da filosofia clássica no que concerne à ordem 

natural […]; o legado comum de Aristóteles, de Platão, dos estoicos”21 – e há autores, 

inclusive, que veem em tal remissão justamente o elemento que confere coesão à 

 
18 IRWING, Terence H. Aquinas, natural law and eudaimonism. In: KRAUT, Richard (ed.). The Blackwell 

guide to Aristotle’s Nichomachean Ethics. Oxford: Blackwell Publishing, 2006. p. 326. 
19 Lê-se em Cícero: “Percebo, portanto, que era esse o pensamento dos mais sábios, que a lei não foi 

concebida nem pelas inteligências dos homens nem por algum decreto dos povos, mas por algo 
eterno que regeria todo o universo com a sabedoria de ordenar e proibir” – CÍCERO. Das Leis. Juiz 
de Fora: Editora UFJF, 2021. p. 45. A lei natural como elemento de ordenação do cosmos deságua, 
desde então, na rejeição do positivismo jurídico: “De toda forma, nós não podemos discernir a lei 
boa da má por qualquer outra norma, senão a da natureza. Não somente o direito e a injustiça 
distinguem-se por natureza, mas todo o conjunto das coisas honestas e desonrosas; assim, pois, a 
natureza produz em nós as inteligências comuns e as insere em nossas almas, para que as coisas 
honestas sejam baseadas na virtude e as desonrosas nos vícios: porém, considerá-las com base na 
opinião, e não na natureza, é coisa de quem perdeu o juízo. […] A virtude, pois, é a razão perfeita, 
que existe por certo na natureza: logo, do mesmo modo, toda a honestidade” – Ibid., p. 33. 

20 VILLEY, 2020, p. 139. 
21 Ibid., p. 141. Vale destacar que o comentário de Villey não tenciona desmerecer a obra de Tomás, na 

medida em que o trecho destaca adequadamente que a originalidade é competentemente 
substituída pela completude, erudição e sistematicidade do pensamento tomista, segundo o contexto 
acadêmico à época de sua produção.   



24 
 

doutrina tomista do direito natural22. Por outro, a adoção do conceito de lei natural 

certamente incorporou elementos do ideário ocidental nos séculos que separam 

Tomás de Agostinho e dos estoicos clássicos, o que torna o conceito tomista de lei 

natural surpreendentemente inédito em certo aspecto: 

 

 

Em seu Tratado do livre-arbítrio (e alguns outros escritos), Agostinho 
construíra o esboço de uma teoria das leis. A Suma lhe toma de empréstimo 
o vocábulo lei eterna. Enquanto Cícero a qualificara de constans et 
sempiterna, ei-la denominada Lex aeterna, cujo objeto é que tudo esteja 
plenamente ordenado no Universo: ut omnia sint ordinatissima (De libero 
arbitrio, I, 6). Só a teologia cristã desenha dela um quadro completo, 
constituído analogicamente à imagem das leis das cidades humanas (só se 
fala de Deus por analogia).23 

 

 

Ora, a lei natural se manifesta no homem.24 No Tratado da Lei, a questão que 

introduz o conceito indaga “se há em nós uma lei natural”25 – pelo que se conclui haver 

uma relação direta entre a lei natural e a razão, na medida em que a razão é o 

elemento distintivo entre o homem e os demais seres: “a lei natural é algo constituído 

pela razão, assim como a proposição é uma obra da razão”26. A pertinência com a 

racionalidade é um elemento constitutivo da própria ideia de lei27, compositiva de seu 

conceito, mas, aqui, na derivação da lei natural a partir de sua participação na lei 

eterna, assume um caráter ainda mais significativo: a lei natural somente adquire 

plenitude quando se manifesta através especificamente da ação racional do ser 

humano28. Por este motivo, Tomás fala em gradações do exercício da lei natural: nas 

substâncias em geral, a conservação de seu ser; nos animais, “a união entre macho 

e fêmea, a educação dos filhos”; no homem, além de todas as outras manifestações 

anteriores, também “a inclinação para o bem segundo a razão que lhe é própria”, bem 

 
22 Cf. SEAGRAVE, Adam. Cicero, Aquinas and contemporary issues in Natural Law Theory. In: The 

Review of Metaphysics, v. 62, n. 3, mar. 2009 – “St. Thomas’s natural law is both more accurately 
understood and more persuasive when it is viewed as a continuation and culmination of this 
Ciceronian-Aristotelian natural law than as the inchoate expression of a ‘new’ natural law”. 

23 VILLEY, Michel. Questões de Tomás de Aquino sobre direito e política. São Paulo: Martins Fontes, 
2014. p. 93 

24 ST, IaIIae, Q94, art2. 
25 ST, IaIIae, Q90, art2. 
26 ST, IaIIae, Q94, art1. 
27 ST, IaIIae, Q90, art4. 
28 “Ora, entre todas as criaturas, a racional está sujeita à Divina Providência de modo mais excelente, 

por participar ela própria da providência, provendo a si mesma e às demais.” ST, IaIIae, Q91, art2. 



25 
 

como a vida em sociedade e o conhecimento da verdade sobre Deus – de maneira 

que a lei natural se perfectibiliza à medida que é exercida através da razão do homem. 

Trata-se, portanto, de uma expressão da estrutura da realidade mesma naquilo 

que é cognoscível ao ser humano; que desvela o naturalmente essencial à 

racionalidade do homem justamente em decorrência de sua conformidade à natureza 

(e, por consequência, à lei eterna). Enquanto a lei eterna é alheia e precedente ao 

homem, a lei natural lhe é intrínseca, e nele mesmo se manifesta segundo o que lhe 

é próprio; ou seja, concretiza-se mediante a atualização da predisposição do homem 

para o agir racional, seja através da razão especulativa, seja através do exercício da 

razão prática na condução das suas ações. A lei natural apresenta-se essencialmente 

como um produto da razão na ação humana, porquanto busca a realização desta 

mesma razão por meio do que Tomás considera um princípio indemonstrável: a 

persecução do bem (princípio este que estabelece uma forma muito particular de 

teleologia). O ser humano acomoda sua conduta no quadro predefinido da lei natural, 

e assim se adequa à realidade por meio da relação de participação que a lei natural 

desempenha para com a lei eterna. 

 

 

2.3 Natureza humana e essencialidade 

 

 

O arquétipo mais relevante da lei eterna é a ideia de natureza humana, 

concretizada em cada indivíduo existente, e atualizada segundo a realização de tal 

natureza na sua existência específica: 

 

 

The archetype of human nature is exemplified in existing human beings. This 
becomes important in an analysis of natural law. Eternal law is not natural law, 
but the archetype in the divine mind after which human beings have been 
created. This account indicates how Aquinas used Aristotelian theory for his 
own purposes in developing an explication of philosophical concepts central 
to his system29. 

 

 

 
29 LISSKA, 1996, p. 116.  



26 
 

Em Aristóteles, há uma conexão explícita entre a natureza humana como 

condição ontológica, o exercício da razão como atividade tipicamente humana e a 

prática da virtude: 

 

 

Se, então, a função do homem é uma atividade da alma que implica um 
princípio racional, e se dizemos que “um homem” e “um bom homem”, por 
exemplo, têm a função que é a mesma em espécie, […] afirmamos que a 
função própria do homem é uma certa espécie de vida, e que esta é 
constituída por uma atividade ou por ações da alma que implicam um 
princípio racional, e que a função de um bom homem é uma boa e nobre 
realização das mesmas; […] se de fato é assim, repetimos, o bem do homem 
vem a ser a atividade da alma em consonância com a virtude e, se há mais 

de uma virtude, em consonância com a melhor e mais completa entre elas.30 
 

 

Por sua vez, com evidente inspiração aristotélica, Tomás de Aquino igualmente 

propõe um fundamento ontológico para a teoria moral, e o ponto de apoio para tal 

transposição é justamente a razão humana. Comentando a passagem acima, Tomás 

estreita ainda mais a interconexão entre a razão naturalmente intrínseca ao homem e 

a constante necessidade de se buscar o bem agir para a realização da natureza 

racional: 

 

 

Si la operacíón del hombre consiste en cierta vida, en obrar de acuerdo a la 
razón, se sigue que el obrar bien de acuerdo a la razón, es propio del hombre 
bueno. Hacerlo del mejor modo será propio del mejor, vale decir, del hombre 
feliz. A la razón de virtud pertenece que quien la posee obre bien de acuerdo 
a ella. […] Si la operación del hombre bueno o feliz es obrar bien y del mejor 
modo, de acuerdo a la razón, se sigue que el bien humano, la felicidad, es la 
operación según la virtud.31 

 

 

Se, por um lado, a razão é uma propriedade natural do ser humano, o exercício 

desta mesma razão no agir possibilita o desenvolvimento de outras inclinações 

igualmente naturais e intrínsecas ao homem, de maneira que o funcionamento da lei 

natural ocorre precisamente por meio da realização recíproca e contínua das 

disposições inerentes ao próprio ser: 

 
30 ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. 4. ed. São Paulo: Martin Claret, 2008. p. 27.  
31 TOMÁS DE AQUINO. Comentários a la Ética a Nicômaco de Aristóteles. 2. ed. Pamplona: 

Ediciones Universidad de Navarra, 2001. p. 93. 



27 
 

 

 

En efecto, hay una disposición natural que beneficia a la virtud, como se dijo 
en el libro sexto. Vimos que algunos, enseguida de nacer, parecen fuertes o 
templados según una inclinación natural. Vimos también, allí, que esta virtud 
natural es imperfecta. Para su perfección se requiere que sobrevenga la 
perfección del entendimiento o razón; y, por ello, se requiere la enseñanza, 
que bastaría si la virtud consistiera en el entendimiento o razón solamente, 
según la opinión de Sócrates, quien sostenía que la virtud es ciencia. Pero, 
como para la virtud se requiere la rectitud del apetito, es necesaria también 
la costumbre por la cual el apetito se inclina al bien.32   

 

 

 A teoria moral de Tomás é profundamente humanista: no que concerne à lei 

natural, não depende diretamente de elementos transcendentais (como Deus), ou 

mesmo de preceitos morais abstratos ou normativistas. Uma vez que a lei natural está 

inscrita na própria natureza humana e é acessível por meio da razão, Lisska afirma, 

inclusive, que sob esta perspectiva a ninguém é necessário conhecer a lei eterna para 

se ter conhecimento da lei natural33, e que o fato de a lei natural apontar de maneira 

focal à condição natural e factual do ser humano é tão independente da ideia de Deus 

que poderia até mesmo ser resultado de um processo puramente evolutivo34. No 

mesmo sentido, Terence Irwing destaca que, no que concerne à natureza da 

moralidade, a posição de Tomás de Aquino é semelhante à de Aristóteles: não há uma 

estrutura propriamente normativa na moral35. Como consequência, ainda que Tomás 

pressuponha a existência de Deus como o Ente que ordena todo o cosmo e mantenha 

a sua existência, a ideia de lei natural não depende de maneira direta ou unifocal da 

noção de Deus como um legislador universal: 

 

 

Rational creatures share in divine reason, insofar as their own reason is 
naturally illuminated so that they can distinguish good from bad. This 
discrimination of good from bad, and this foresight for oneself and others, 
constitute natural law. Natural law includes commands that do not consist in 
expressions of the will of any external legislator. We find them in the principles 
discovered by practical reason as a result of deliberation about the final good; 
these principles, therefore, are precepts of natural law. […] Aquinas certainly 
believes in God as a legislator, but he does not take divine legislation to be 
essential to the existence of a natural law.36  

 
32 TOMÁS DE AQUINO, 2001, p. 586. 
33 LISSKA, 1996, p. 106. 
34 Ibid., p. 108. 
35 IRWING, 2006. pp. 323-341. 
36 Ibid., p. 326. 



28 
 

 

 

Irwing analisa, no texto citado, a contraposição entre o voluntarismo típico de 

algumas vertentes do jusnaturalismo (como no caso de Pufendorf, por exemplo) e o 

naturalismo de Tomás – segundo o qual os elementos morais existentes na noção de 

lei natural são independentes da imposição legislativa da parte de Deus, justamente 

porque atinentes ao exercício da razão prática, a qual, por sua vez, é intrínseca à 

natureza do homem. A questão da razão prática e o papel que esta desempenha no 

jusnaturalismo tomista será abordada mais pormenorizadamente mais adiante; por 

ora, contudo, é preciso mencionar que o ponto de inflexão da teoria da lei natural é, 

fundamentalmente, a ideia de natureza humana (com todos os desdobramentos que 

um conceito multifacetado como tal é capaz de propiciar). No contexto da 

fundamentação filosófica do jusnaturalismo, trata-se de um conceito ligado sobretudo 

à ontologia.  

É inegável, neste sentido, que a ideia de natureza humana nos escritos 

tomistas permite algumas aproximações metafilosóficas, especialmente quando 

contraposta à noção de essência e aos sentidos que esta adquiriu ao longo do 

percurso histórico da metafísica. Lisska aponta37, por exemplo, diferenças 

fundamentais entre a ontologia tomista e a epistemologia pós-cartesiana, sobretudo 

no positivismo lógico e na filosofia analítica do século XX. O positivismo científico do 

Círculo de Viena consolidou a tendência antimetafísica na epistemologia, endossando 

a necessidade de precisão absoluta nas definições conceituais que poderiam ser 

objeto de considerações filosóficas; assim, proposições só seriam dotadas de sentido 

epistêmico na medida em que fossem capazes de designar de maneira precisa os 

conceitos aos quais se referissem. A rejeição da metafísica tradicional, no caso do 

positivismo lógico, significa defender uma ontologia empiricista e formalista, que 

rejeita qualquer elemento metafísico pela inerente ausência de significado: o elemento 

básico do conhecimento da realidade é o conceito, e não o ente38. 

Contemporaneamente, pensadores como Bertrand Russel, Willard Quine e George 

Moore tendiam a compreender a ideia de um ente universal como um conjunto de 

 
37 1996, p. 113. 
38 UEBEL, Thomas. Vienna Circle. In: ZALTA, Edward; NODELMAN, Uri (ed.) The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy. Disponível em: https://plato.stanford.edu/archives/fall2022/entries 
/vienna-circle/. Acesso em: 10 abr. 2024. 



29 
 

propriedades essenciais que, redutivamente, são conceitualmente definidoras 

daquela categoria universal e, ao mesmo tempo, diferenciadoras dos demais entes. 

Trata-se, sobretudo, da sobreposição do conceito ao ente: a essência de um ser, 

analiticamente, deveria ser redutível a propriedades estáticas, praticamente 

matemáticas, aptas a fornecer a definição precisa e imutável de um ser e, assim, 

possibilitar a intelecção e a elaboração de raciocínios tendo-o como objeto (razão pela 

qual, inclusive, o termo “essência” foi aos poucos abandonado, justamente pela 

equivocidade que a metafilosofia moderna e contemporânea tenciona eliminar39). 

A concepção tomista é radicalmente diferente, porém. Alinhando-se à tradição 

e ao vocabulário aristotélicos, Tomás afirma que um ser (ou substância) é composto 

por matéria e forma, e as propriedades que o compõem possuem um caráter 

fundamentalmente disposicional – ou seja, tendente a realizar predisposições 

intrínsecas: “the model of a tulip bulb developing during the spring is closer to 

Aquinas’s concept of essence than the definition of a triangle”40. A essência, dinâmica, 

não equivale ao conceito, estático; porque necessariamente realiza movimento, 

desenvolvimento, o vir-a-ser, mas sempre em coextensão com a forma intrínseca à 

substância. Trata-se, evidentemente, de uma ontologia dinâmica da realidade, 

referente às coisas e, evidentemente, ao homem41. Trata-se do conceito de 

disposicionalidade, como se verá na sequência.  

 

 

 

 

 
39 MOTLOCH, Martin. Essência. In: BRANQUINHO, João; SANTOS, Ricardo (eds). Compêndio em 

linha de problemas da filosofia analítica. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa. 
Disponível em: https://repositorio.ul.pt/bitstream/10451/20048/1/motloch_2014_essencia.pdf. 
Acesso em: 10 abr. 2024. 

40 LISSKA, 1996, p. 118. 
41 O essencialismo aristotélico-tomista foi revisitado pela metafísica contemporânea, especificamente 

por Saul Kripke e Hillary Putnam, para os quais a referência de tipos universais não se baseia na 
arbitrariedade do nome ou na simples indicação de conceitos mentais, mas sobretudo na designação 
de uma natureza comum que é compartilhada por todos os seres pertencentes à categoria. 
Essências são, antes de tudo, tipos naturais, o que implica uma relação com a realidade mesma, e 
não apenas uma definição de determinadas propriedades abstratas. Nesse sentido: “Hilary Putnam 
and Saul Kripke famously argued for a version of philosophical essentialism as applied to natural 
kinds, according to which there are scientifically discoverable necessary and sufficient conditions for 
belonging to a natural kind. In particular, these necessary and sufficient conditions consist in a 
specification of the kind’s hidden underlying structure” – LESLIE, Sarah-Jane. Essence and Natural 
Kinds: when science meets preschooler intuition. In: Oxford Studies in Epistemology. v. 4. pp. 108-
166. Disponível em: https://philpapers.org/rec/LESEAN. Acesso em: 16 abr. 2024. 



30 
 

2.3.1 Essência e disposicionalidade 

 

 

Na ontologia aristotélico-tomista, a ideia de teleologia endossa, portanto, uma 

relação direta com a substancialidade. Os seres tendem a finalidades determinadas e 

estruturadas segundo os elementos disposicionais que compõem sua natureza, e a 

realização destas finalidades, por estar incorporada na essência mesma dos seres, 

representa seu desenvolvimento próprio e perfectibilização. Ainda que existam 

elementos desviantes do padrão típico, e ainda que Tomás não presuma que a 

natureza possua um propósito consciente (como o proporiam o deísmo ou panteísmo 

posteriores), a realização das potencialidades dos seres significa a atualização de sua 

forma essencial, ratificando a pertença do ser à categoria ou à espécie; e a 

potencialidade é, ela mesma, a concretização das características disposicionais 

intrínsecas à natureza dos seres. Em um vocabulário aristotélico, o argumento 

equivaleria a afirmar que a causa final está contida na causa formal. Nesse sentido: 

 

 

We have only one ultimate end because everything seeks its perfection and 
therefore seeks an end that fulfils all its desires. The desire for perfection is 
the desire for one’s actualization. This is common to all living creatures, since 
they are organized for the specific vital activities that constitute their actuality 
and end, specified by their form. The life that constitutes the healthy state of 
a creature is the one that actualizes its natural capacities.42  

 

 

Do mesmo modo, portanto, a natureza humana conteria inerentemente certas 

propriedades disposicionais ligadas à realização de uma finalidade existencialmente 

determinada: 

 

 

Each of these properties in the three sets develops through a process towards 
a particular end or terminal point. Following Aristotle, each end, by definition, 
is a good. Hence, there are as many goods as there are ends, and there are 
as many ends as there are dispositional properties to be developed in an 
essence. The concept of good is incommensurable in Aquinas’s meta-ethics. 
There is no one content which every instance of good has beyond its 
ontological status as an end.43 

 
42 IRWING, 2006, p. 332. 
43 LISSKA, 1996, p. 121. 



31 
 

 

 

Sob esta perspectiva, uma aproximação moral ou política da teleologia tomista 

não seria propriamente finalística (como o seria, por exemplo, o utilitarismo). Sua 

noção de telos estaria bem mais ligada à realização potencial de finalidades 

intrínsecas essenciais já presentes no ser, e não unicamente à ideia de objetivos ou 

fins futuros. Lisska afirma44, neste aspecto, que Tomás poderia ser mais 

adequadamente classificado como um deontologista do que um teleologista no 

sentido estrito: 

 

 

The metaphysics of finality, on the other hand, argues that an end is to be 
attained, not because of a subjective desire or wish on the part of the agent, 
but because the end itself determines the well-functioning of the human 
person. The disposition has, as a part of its very nature, a tendency towards 
a specific end. This end, when realized, contributes to the well-being of the 
individual. This is the crux of natural law moral theory. Nature has 
‘determined’, as it were, the ends which lead to the well-being of the 
individuals of the natural kind. ‘To have been determined’, however, means 
only that these particular ends are part of the development of the individual’s 
essence. This does not entail that God necessarily established human beings 
in this way. The present stage of human development could just as easily have 
been the result of evolutionary theory. While the origin of the essence is not a 
trivial issue, it is not central to elucidating Aristotle’s theory of a metaphysics 
of finality.45 

 

 

O telos (fim), não é arbitrário, nem tampouco derivado de desejos, interesses 

ou vontades pontuais. Possui valor intrínseco na medida em que é a perfectibilização 

das disposições inerentes à natureza humana. Deste modo, o fim como bem é 

desejável por si próprio, e é, portanto, um bem objetivo. É neste sentido que a 

ontologia de Tomás de Aquino desvela de maneira mais clara seu caráter moral – na 

medida em que está ligada a uma concepção específica de natureza humana, realizar 

tal natureza de forma disposicional implica em agir segundo certos parâmetros postos 

pelas inclinações naturais do homem, tidas como bens em si mesmas. Não há 

normatividade a priori na teoria moral tomista, nem tampouco preceptualismo. Do 

ponto de vista da lei natural, trata-se de uma moral de virtude, de correspondência 

com a própria natureza, e fundamentalmente diferente de uma moral que orienta a 

 
44 LISSKA, 1996, p. 121. 
45 Ibid., p. 129. 



32 
 

conduta humana por preceitos ou normas predefinidas46. Sob esta perspectiva, a 

concepção tomista de lei natural é completamente independente da lei eterna ou da 

própria intuição de Deus, posto se fundamentar nas propriedades disposicionais da 

natureza humana consideradas realisticamente. Não é necessário conhecer a lei 

eterna para conhecer a lei natural. Uma ação humana em tal sentido é 

fundamentalmente racional, e seu valor moral reside justamente na adequação às 

potencialidades intrínsecas e à persecução dos bens dados pela natureza humana: 

“tudo aquilo para que tem o homem uma inclinação natural, a razão naturalmente 

apreende como bom e, por conseguinte, como obra a ser praticada, e o seu contrário 

como mal a ser evitado”47. Há, portanto, tantos bens quantas são as inclinações 

naturais do homem, e a sua realização é o que Tomás chama beatitudo – um conceito 

equivalente à eudaimonia de Aristóteles e ao florescimento de John Finnis, 

intimamente relacionado à perfectibilização humana compreendida como 

autorrealização48.  

A lei natural, assim, é uma inflexão entre a ontologia e a moralidade. Apoia-se 

na razão prática, e seu conteúdo é cognoscível de per se a partir dos elementos 

próprios à natureza humana objetiva. Neste ponto do argumento, porém, é preciso 

destacar que o verdadeiro sentido da relação entre ontologia e moralidade é objeto de 

disputa filosófica, especialmente no que concerne à passagem do ser para o dever-

ser, ou da inferência de fatos para normas. Uma tal inferência é logicamente 

inconsistente, e esta é uma objeção constantemente levantada em face da teoria do 

direito natural, uma vez que, como o próprio nome parece sugerir, aparentemente 

pretende derivar o direito (enquanto dever-ser) a partir do substrato fático da natureza 

(ou seja, o que é). Tal questão é especialmente relevante para o jusnaturalismo de 

matriz tomista, na medida em que a passagem para a lei natural perpassa elementos 

muito fortemente ligados à concepção de uma natureza humana objetivamente 

considerada – ou seja, a uma concepção antropológica daquilo que se chamaria de 

 
46 “This metaphysical dimension, therefore, renders Aquinas’s theory of natural law classifiable as a 

cognitivist/definist meta-ethical theory. Human nature is both a fact in the world and is capable of 
definition” – LISSKA, 1996, p. 127. 

47 ST, IaIIae, Q94, art2, s. 
48 As inclinações são expressões de propriedades disposicionais comuns a todos os seres humanos, 

pela sua própria natureza. Elas se desvelam em processos desenvolvimentais, cuja frustração é o 
tolhimento da realização do bem respectivo e, por consequência, uma ação imoral. Nesse sentido, 
LISSKA (1996, p. 125): “An act is morally wrong, not because God commands that ‘A is wrong’, but 
rather because the act prevents the completion — the self-actualization, as it were — of the 
dispositional properties which determine the content of human nature”. 



33 
 

natureza humana. É a objeção sustentada por Henry Veatch49, no sentido de que o 

argumento do jusnaturalismo tomista é estruturado sobre a falácia naturalista ao 

realizar a transposição entre uma concepção objetiva, empírica e concreta de uma 

natureza humana faticamente considerada e a composição de um arcabouço ético 

que dela seria diretamente derivado. A crítica é dirigida sobretudo à interpretação que 

o neojusnaturalismo empresta ao primeiro princípio da razão prática (“bonum est 

faciendum et prosequendum, et malum vitandum”), apresentado por Tomás como um 

princípio congnoscível de per se, indemonstrável e válido a priori, e comparável 

epistemicamente ao primeiro princípio da razão especulativa referente à concepção 

do ente50. Se Veatch entende que um tal princípio encampa uma falácia lógica porque 

pressuporia uma concepção empírico-antropológica na natureza humana, a 

interpretação de Finnis51 e Grisez52 busca afastar a objeção por meio da adequada 

compreensão da relação entre as duas pontas do argumento: segundo eles, o que 

estaria em jogo seria justamente a noção de derivação, que não operaria aqui segundo 

um caractere lógico semelhante à dedução. Notadamente, o contra-argumento de 

Finnis também relativiza a abordagem de Veatch e da sua referencialidade 

praticamente antropológica à física aristotélica como fundamento da questão53, e, ao 

mesmo tempo, fornece uma interpretação segundo a qual a natureza humana é 

concebida por meio de um argumento majoritariamente epistemológico. Esta 

perspectiva permite relacionar a ontologia aristotélico-tomista à concepção da lei 

natural sem incorrer na falácia naturalista – o que é também endossado pela leitura 

que Lisska fornece à questão54. Este ponto será mais detidamente analisado no 

capítulo subsequente, na consideração dos desenvolvimentos que a relação entre 

natureza humana e moralidade apresenta nas leituras contemporâneas do 

jusnaturalismo tomista. 

 
49 VEATCH, Henry Babcock. Natural Law and the Is-Ought Question. In: The Catholic Lawyer. v. 26. 

n. 4. set. 1981. Disponível em: https://scholarship.law.stjohns.edu/tcl/vol26/iss4/2. Acesso em: 26 jul. 
2024. 

50 ST, IaIIae, Q94, art2.  
51 FINNIS, John. Lei natural e direitos naturais. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2007. pp. 44-47. 
52 GRISEZ, Germain. O primeiro princípio da razão prática: um comentário à Summa Theologiae, 1-2, 

Questão 94, artigo 2. In: Revista Direito FGV. v. 3. n. 2. jul-dez. 2007. pp. 179-218. Disponível em: 
https://periodicos.fgv.br/revdireitogv/article/view/35188. Acesso em: 16 out. 2024.  

53 “Such references to what is (humanly) natural need not be regarded as an appeal to, or expression 
of, some independent, ‘value-free’ investigation of the sort that Veatch would call (Aristotelian) 
physics, and that we might call general anthropology” – FINNIS, John. Fundamentals of ethics. 
Washington: Georgetown University Press, 1983. p. 20. 

54 LISSKA, 1996, pp. 166-188. 



34 
 

Para o presente momento, porém, tem-se que a lei natural compreendida em 

relação direta com a natureza humana é, assim, o critério de moralidade da ação do 

homem – e, como tal, o fundamento determinante da lei positiva, o qual distingue o 

jusnaturalismo como teoria filosófica (na medida em que a tese principal do 

jusnaturalismo é a existência de um conteúdo intrínseco à norma positiva apto a 

justificar sua obediência55). A chave para a estrutura jurídica do jusnaturalismo tomista 

consiste, então, na compreensão das relações da lei natural para com a lei positiva. 

 

 

2.4 A lei humana 

 

 

O senso comum das críticas mais símplices ao jusnaturalismo tomista acusam 

a suposta coincidência literal entre a lei civil e a lei divina, como se o governo civil e o 

primado do direito na sociedade fossem meros simulacros de uma teocracia 

preestabelecida. Evidentemente, dadas a complexidade e a completude da teoria de 

Tomás, a lei humana manifesta uma estrutura muito mais intrincada do que parece à 

primeira vista, especialmente quando compreendida no quadro mais amplo da lei 

natural.  

Ainda que a conduta humana seja mobilizada, no mais das vezes, pela lei 

natural e por elementos de ordem precipuamente moral, e apesar da inclinação natural 

humana à virtude56, para Tomás a lei humana é necessária para coibir o mal. Alguns 

homens não se deixam levar pela virtude a não ser quando coagidos – donde a 

necessidade da lei humana que, proibindo e punindo condutas reprováveis, possibilita 

a convivência na sociedade, e, mais que isso, o aprimoramento da sociedade com 

base no constante exercício da razoabilidade prática por parte de seus membros57. 

 
55 MURPHY, 2006, p. 1.  
56 ST, IaIIae, Q95, art1. 
57 “Por isso alguns pensam que os legisladores deveriam estimular os homens à virtude e instá-los com 

o apelo do que é nobre, partindo do pressuposto de que aqueles que já progrediram pela formação 
de hábitos serão sensíveis a tais influências […]. Uma pessoa boa, pensam eles, visto que vive com 
o pensamento fixo no que é nobre, submete-se à argumentação, enquanto uma pessoa má que só 
se norteia pelo prazer, será corrigida pelo sofrimento, como uma besta de carga” – ARISTÓTELES, 
2008, p. 235. O trecho em questão está em 1180a, 5-14, e é conveniente destacar o comentário de 
Tomás a seu respeito: “Para que un hombre pueda cambiar por la palabra es preciso proponerle algo 
que sea aceptado por él mismo. Pero, aquél al que el bien honesto no le dice nada sino que se 
inclina a las pasiones, no acepta lo que se le propone por la palabra conducente a la virtud. Por eso, 

 



35 
 

Para este desiderato, a lei geral e abstrata é melhor do que o julgamento individual 

casuístico por parte de juízes58, e, além disso, Tomás expressamente destaca que a 

aplicação da lei deve estar sujeita às contingências da vida humana (na medida em 

que a lei não é capaz de abranger todos os casos particulares). Consequentemente, 

a lei humana não é integralmente concomitante com a lei natural, em virtude da 

“múltipla variedade das coisas humanas”59 – o que explica a variabilidade das leis e 

dos ordenamentos. Com isso, Tomás parece querer dizer que a lei natural dispõe 

certos princípios gerais que são derivados de maneira particular de acordo com a 

disposição específica dos homens e dos estados. Trata-se, aqui, da alocação da razão 

prática como critério decisório na elaboração e aplicação da lei: é perfeitamente 

possível que uma regra de razão leve a mais de um resultado desejável, todos 

igualmente justificados, e todos respeitantes a um escopo mínimo de moralidade 

(sendo tal escopo referente, em última instância, ao conteúdo minimamente essencial 

da lei natural conforme seu grau de cognoscibilidade pela razão humana). A lei, 

portanto, persiste como um móvel da conduta humana, e seu âmbito não coincide 

inteiramente com o escopo da lei natural. 

 

 

2.4.1 A relação entre lei natural e lei humana 

 

 

Uma questão fundamental para a compreensão da relação entre lei natural e 

lei humana é disposta no artigo 2 da questão 95 no Tratado da Lei, que investiga se 

toda a lei humana é efetivamente derivada da lei natural. Os argumentos opositivos 

são tipicamente positivistas: a lei supostamente apresentaria um caráter de 

conveniência, variabilidade e particularidade nos ordenamentos jurídicos diversos, 

bem como o fato de haver algumas leis que parecem não possuir razão intrínseca 

alguma – o que não deveria ser o caso se houvesse uma correlação direta da lei 

positiva com os preceitos da natureza cognoscíveis pela razão humana. 

 
no es posible o, por lo menos, no es fácil que por la palabra pueda un hombre cambiar aquello que 
abraza por una larga costumbre. Como tampoco en lo especulativo podría reconducirse a la verdad 
a aquél que se adhiere con firmeza a lo contrario de los principios que, en lo operable, son 
proporcionados por los fines, como se dijo” – TOMÁS DE AQUINO, 2000, p. 585. 

58 ST, IaIIae, Q95, art1, r2. 
59 ST, IaIIae, Q95, art2. 



36 
 

Como corolário, Tomás cita Cícero: “o temor das leis e a religião sancionaram 

o que, derivado da natureza, foi sancionado pelo costume”60 – indicando que a 

ordenação das ações humanas pela lei natural ocorre de forma anterior e 

independente da própria necessidade de prescrição positiva por meio da lei. A solução 

da questão orbita em torno do conteúdo material da lei: uma disposição legal será 

justa apenas e na medida em que respeitar alguma regra de razão – e a primeira regra 

da razão é a lei natural61. Tomás afirma que uma lei que desborda da regra da razão 

“não é lei, mas corrupção dela”62 – corroborando, novamente, o fato de que a 

pertinência à razão é um elemento intrínseco da lei, definidor, portanto, do que é 

direito. Ora, tanto a lei humana quanto a lei natural são objeto da razão, e a relação 

sintética entre ambas se estabelece de dois modos distintos: como derivação direta 

da lei natural (como, por exemplo, a proibição de matar alguém deriva diretamente do 

preceito natural de não lesar outrem), ou como determinação (no sentido de 

individuação, concretização, atualização) de preceitos gerais (como na relação entre 

forma e substância; e como, por exemplo, na definição da pena a que alguém está 

submetido por descumprir algum preceito da lei natural)63. No primeiro caso (derivação 

direta), há uma intersecção entre lei natural e lei humana no direcionamento e 

coordenação das ações humanas; no segundo (determinação), as “disposições […] 

haurem o seu vigor só na lei humana”64.   

No terceiro artigo da questão 95, Tomás levanta alguns aspectos interessantes 

sobre a definição de lei dada por Isidoro de Sevilha. A ideia manifesta aqui é que a lei 

positiva regule a conduta humana, mas o faça atendendo à finalidade intrínseca à sua 

forma – que é, também, a de ser regulada duplamente, pela lei divina e pela lei natural. 

Note-se que, neste ponto, Tomás se refere à lei divina, e não à lei eterna: são conceitos 

diversos, porquanto a lei divina se refere à revelação pelas Escrituras, e indica os 

preceitos de escopo essencialmente espiritual. Alguns elementos de Isidoro de 

Sevilha são relacionados a essa regulação dúplice: por exemplo, o “ser conforme à 

religião” equivale à adequação para com a lei divina; o ser “conveniente à disciplina” 

corresponde à adequação para com a lei natural; e a utilidade humana é o 

direcionamento ao bem comum, que aparece na própria definição de lei. Novamente, 

 
60 ST, IaIIae, Q95, art2, cor. 
61 ST, IaIIae, Q91, art2. 
62 ST, IaIIae, Q95, art2, s. 
63 ST, IaIIae, Q95, art2, s. 
64 ST, IaIIae, Q95, art2, s.  



37 
 

ainda sob a perspectiva da relação espiritualística da lei para com a moralidade, a 

justiça é um componente intrinsecamente pertinente à lei, e derivado da razão: “a 

disciplina humana se refere, primeiro, à ordem da razão, que está incluída na palavra 

‘justa”65. Quanto à razão como elemento material da lei, Tomás propõe um exercício 

de ênfase. A dupla derivação da lei natural origina uma divisão no direito: o direito das 

gentes deriva da lei natural “como conclusões derivam de princípios”66 – ou seja, 

diretamente, buscando fundamentação na própria ideia de justiça comutativa nas 

transações entre os homens; ao passo que o direito civil se relaciona com a lei natural 

por determinação particular (no sentido de concretização, atualização). 

Tomás dedica uma série de considerações referentes aos limites da lei humana, 

e seu efetivo âmbito de atuação na conduta do homem e na organização da 

sociedade. Já no início da questão 96, Tomás minudencia alguns temas pelos quais 

havia perpassado no início do Tratado da Lei, iniciando pelo direcionamento ao bem 

comum. A lei (em geral) não visa o interesse ou o benefício particulares, mas o bem 

da comunidade – o qual “consta de muitos elementos, que, portanto, a lei há de 

necessariamente visar”67 (a expressão se refere ao caráter pluri-individualista da 

concepção tomista de bem comum).  

Na questão 96, novamente Tomás se refere à contingencialidade dos assuntos 

humanos, para admitir como natural o fato de que a lei não é capaz de abranger todos 

os atos particulares em suas determinações. É justamente a contingencialidade das 

ações humanas que leva Tomás a questionar sobre a viabilidade de proibição, por 

parte da lei, de todos os vícios aos quais a conduta humana pode se direcionar: 

aparentemente, reprimir os vícios poderia significar coibir a audácia dos malfeitores, 

bem como conduzir os cidadãos à virtude e ajustar a lei de maneira mais perfeita à 

moldura da lei natural; contudo, a questão passa pelo grau de razoabilidade dos 

agentes sujeitos à lei. As disposições internas que conduzem as ações humanas de 

maneira virtuosa ou razoável não são uniformes entre os homens, de maneira que 

nem todos seriam capazes de cumprir a lei caso ela proibisse todos os vícios. Tomás 

estipula, aqui, um escopo mínimo de legalidade, correspondente às normas basilares 

da convivência social – que proíbe as ações viciosas apenas em um primeiro nível, 

em que sejam danosas à comunidade e impossibilitem a convivência social: “por isso 

 
65 ST, IaIIae, Q95, art3, s. 
66 ST, IaIIae, Q95, art4, s. 
67 ST, IaIIae, Q96, art1, s. 



38 
 

ela não proíbe todos os vícios, de que se os virtuosos abstêm, mas só os mais graves, 

dos quais é possível à maior parte da multidão abster-se”68 (menciona-se, 

expressamente, o homicídio, o roubo, e coisas semelhantes). Este escopo mínimo de 

legalidade é, na lei humana, o correspondente a um escopo mínimo de moralidade, 

cognoscível de per se por se tratar da derivação direta de um princípio atinente à lei 

natural (e, portanto, dedutível pela própria razão). Não haveria justificativa, portanto, 

para sistemas legais que não veiculassem proibições a estas espécies de vícios ou 

condutas irrazoáveis, ou que não as punissem. Reprimir a lesão a outrem parece ser 

o âmbito mínimo e mais elementar de qualquer sistema jurídico, na mesma medida 

em que é o âmbito mais basilar da moralidade. 

Tomás sugere ainda que a lei deve direcionar gradativamente os homens à 

virtude e à adoção de condutas efetivamente razoáveis. Mesmo assim, há um âmbito 

de condutas irrazoáveis quanto ao qual não cabe à lei humana se imiscuir, pois “a lei 

humana é deficiente em relação à lei eterna”69 – o que significa que o vício, enquanto 

disposição interna do agente, é atinente à moralidade e, portanto, respeita à 

providência divina. Há, então, uma intersecção entre a lei humana necessária 

(entendida esta como a lei não-contingencial, e útil para a composição da comunidade 

civil) e a moralidade, de maneira que há âmbitos da moralidade não necessariamente 

submetidos ao regramento legal. O que está em questão é o vício que se exterioriza 

em condutas direcionadas exclusivamente para o próprio agente (e, nesse sentido, o 

vício que não afeta outrem em nenhuma medida, direta ou indiretamente): na medida 

em que refoge ao escopo mínimo da legalidade, o vício autorreferente não deve ser 

diretamente coibido pela lei70.   

 

 

 
68 ST, IaIIae, Q96, art2, s. 
69 ST, IaIIae, Q96, art2, r3. 
70 Tal ocorre precisamente porque, aí, se manifesta uma justiça meramente analógica: “Com efeito, as 

relações que a parte racional da alma guarda para com a parte irracional são desse tipo, e é tendo 
em vista essas partes que se pensa que um homem pode ser injusto para consigo mesmo, porque 
tais partes podem sofrer alguma coisa contrária aos seus desejos, de tal modo que parece haver 
uma justiça entre elas, como aquela que existe entre governante e governado” – ARISTÓTELES, 
2008. p. 127. Comentando a passagem, Tomás enfatiza de maneira mais clara que este simulacro 
de justiça, na medida em que opera segundo um desajuste de partes da alma, está fora do escopo 
da política e do direito: “Así, em lo dicho hay algo justo e injusto, como entre el que manda y el que 
es manado. Pero no es verdadeira justicia porque no se realiza entre dos, sino que es justicia por 
semejanza, en cuanto la diversidad del alma se asimila a la diversidad de las personas” – TOMÁS 
DE AQUÍNO, 2001, p. 844. 



39 
 

 

2.5 Lei, virtude e bem comum 

 

 

A lei, porém, não possui a pretensão de aperfeiçoar o cidadão através da 

prescrição das virtudes em sua totalidade. A virtude é uma disposição interna do 

indivíduo, e é também o fim da lei71 – mas o é apenas na medida em que os atos 

virtuosos aos quais a lei possa se referir sejam ordenados ao bem comum. As 

condutas humanas que a lei prescreve como obrigatórias são aqueles com relação às 

quais se pode vislumbrar o direcionamento ao bem da comunidade política, de forma 

direta ou indireta. É relativamente explícita, na Suma Teológica, a sustentação da tese 

de que o bem comum da comunidade é a realização da virtude em cada um dos seus 

cidadãos, e que o governo civil e a lei devem, portanto, promover tal realização: 

 

 

Pois, toda lei é estabelecida para ser obedecida pelos súbditos. Por onde é 
manifesto, que é próprio da lei levar os súbditos a serem virtuosos. Ora, como 
é a virtude que torna bom quem a tem, segue-se que é efeito próprio da lei 
tornar bons, absoluta ou relativamente, aqueles para os quais foi dada. Assim, 
se a intenção do legislador visar o verdadeiro bem, que é o bem comum; 
regulado pela justiça divina, resulta que, pela lei, os homens se tornarão 
absolutamente bons. […] Sendo, pois, cada homem parte da cidade, é 
impossível seja bom sem ser bem proporcionado ao bem comum; nem o todo 
pode ter boa consistência senão pelas partes, que lhe sejam proporcionadas. 
Por onde, é impossível manter-se o bem comum da cidade sem os cidadãos 
serem virtuosos, ao menos aqueles a quem cabe governar.72  

  

 

Contudo, trata-se de uma virtude específica, direcionada ao exercício da vida 

política: “basta, contudo, quanto ao bem da comunidade, que os outros sejam 

virtuosos enquanto obedeçam às ordens dos governantes”73. John Finnis comenta a 

passagem enfatizando o elemento intersubjetivo que diferencia a natureza das 

prescrições próprias da lei humana e a virtude moral: 

 

 

The passage clearly affirmed that just state law neither prescribes nor 
prohibits thoughts, dispositions, intentions, choices, or actions which affect 

 
71 ST, IaIIae, Q96, art3, s. 
72 ST, IaIIae, Q92, art1.  
73 ST, IaIIae, Q92, art1, r3. 



40 
 

only the person whose will or deed they are. State law does not properly have 
as its responsibility the preservation or promotion of the all-round virtue, let 
alone the sanctification, of the individual subject, precisely as such. Its role is 
only to preserve and promote the common good, understood not as every true 
good in which human beings can share, but as the public good – a matter of 
interpersonal dealings, of specifically social life.74  

 

 

Ao imprimir o caractere da interpessoalidade no bem a ser perseguido pela lei, 

Tomás automaticamente associa o bem comum às ideias de ordem, justiça e paz75 – 

elementos dos quais depende a estabilidade das relações jurídico-políticas76. E, como 

consequência, há uma valorização do comportamento virtuoso quando praticado de 

maneira independente de qualquer prescrição legal: 

 

 

De dois modos pode um ato ser considerado virtuoso. De um modo, porque 
o homem pratica atos virtuosos; assim, o ato da virtude da justiça consiste 
em agir retamente; o da fortaleza, em agir corajosamente. E dessa maneira 
a lei ordena certos atos de virtude. De outro modo, quando alguém pratica 
atos virtuosos, como os que pratica o virtuoso. E tais atos sempre procedem 
da virtude, nem caem sob o preceito da lei; mas é o fim a que o legislador 
pretende levar.77  

 

 

Ora, o agir bem de forma espontânea, segundo preceitos de justiça e retidão, 

é o fim a que busca a lei (no âmbito interpessoal da lei civil). Tal desiderato fica 

perfeitamente claro quando Tomás refere-se ao fato de que os agentes racionais, os 

quais efetivamente agem segundo os preceitos da virtude e da razão prática, estão 

fora do escopo coativo da lei: esta não lhes é necessária, porquanto sua conduta já é 

orientada pela lei natural. Por oposição, são os sujeitos irrazoáveis, que agem em 

contrariedade às disposições da virtude, a quem se direciona a coercibilidade da lei 

humana. O que está em questão é a razoabilidade do agente, ou, mais propriamente, 

da justificação da conduta guiada pelo exercício da razão prática em vistas à 

consecução do bem comum. 

 

 
74 FINNIS, John. Aquinas. New York: Oxford University Press, 1998. p. 224. 
75 O legislador pode objetivar o bem comum mesmo de forma mediata, formulando “certas disposições 

pertinentes à boa disciplina, que informe os cidadãos, para conservarem o bem comum da justiça e 
da paz” – ST, IaIIae, Q96, art3, s. 

76 FINNIS, 1998, p. 227. 
77 ST, IaIIe, Q96, art3, r2. 



41 
 

2.5.1 O bem, a virtude da prudência e a sindérese 

 

 

Prudência e sindérese são conceitos distintos entre si na obra de Tomás de 

Aquino, muito embora estejam interligados por se referirem à causa do bem agir e ao 

exercício dos julgamentos próprios da razão prática. A prudência, enquanto virtude 

humana, é a capacidade de concatenar adequadamente os meios e os fins da ação, 

sempre com vistas à consecução da felicidade:  

 

 

A prudência é a virtude mais necessária à vida humana, pois viver bem 
consiste em agir bem. Ora, para agir bem é preciso não só fazer alguma 
coisa, mas fazê-lo também do modo certo, ou seja, por uma escolha correta 
e não por impulso ou paixão. […] Ora, ao fim devido o homem se dispõe 
convenientemente pela virtude, que aperfeiçoa a parte apetitiva da alma, cujo 
objeto é o bem e o fim. Quanto aos meios adequados a esse fim, importa que 
o homem esteja diretamente disposto pelo hábito da razão, porque 
aconselhar e escolher, que são ações relacionadas com os meios, são atos 
da razão. É necessário, pois, haver na razão alguma virtude intelectual que a 
aperfeiçoe, para ela proceder com acerto em relação com os meios. Essa 
virtude é a prudência, virtude, portanto, necessária para se viver bem.78 

 

 

É evidente a ênfase que Tomás emprega à voluntariedade da ação movida pela 

prudência: o exercício da razão prática necessariamente está ligado a um exercício 

volitivo, consciente e racional do indivíduo. A prudência permite o aperfeiçoamento da 

razão enquanto hábito – em um indicativo de que a conduta moralmente aceitável é 

aquela cuja disposição é exclusivamente racional. No plano jurídico, tais elementos 

deságuam na exigência de razoabilidade dos indivíduos para o funcionamento das 

estruturas legais (uma vez que, por definição, a lei é em primeiro lugar uma disposição 

da razão prática); e, mais que isso, na conexão entre, de um lado, a conduta individual 

movida pela razoabilidade prática e, de outro, a compreensão da lei como um 

instrumento que veicula a mesma razoabilidade nas exigências que faz. Deste modo, 

está diretamente ligada à coercibilidade da lei civil, considerando o argumento 

jusnaturalista no sentido de que a lei deve necessariamente estar associada a motivos 

suficientes para a conformidade da conduta humana. Sob uma tal perspectiva, as 

prescrições legais apresentam duas facetas: uma relacionada à prudência que 

 
78 ST, Ia, Q57, art5. 



42 
 

intrinsecamente veiculam (que permitiria ao cidadão, ao legislador ou ao magistrado 

avaliar a lei em si mesma)79 e, em paralelo, outra concernente à prudência do indivíduo 

que acomoda sua conduta voluntariamente dentro das prescrições legais.  

A prudência como hábito, porém, é precedida por uma disposição natural 

concernente ao exercício da razão prática. Assim como possuímos princípios 

especulativos que nos são inatos80, Tomás defende a existência de princípios práticos 

inerentes à própria razão em si mesma – a sindérese, ou a disposição natural para 

distinguir entre certo e errado. A sindérese, enquanto inclinação e propriedade 

disposicional da razão prática, possibilita a identificação de princípios morais 

autoevidentes, atinentes à própria realidade intelectível ao ser humano (e é, portanto, 

diretamente ligada à ideia de lei natural): 

 

 

Por conseguinte, os princípios da ordem da ação, de que somos dotados 
naturalmente, não pertencem a uma potência especial, mas a um hábito 
natural especial, que chamamos sindérese. Por isso se diz que a sindérese 
incita ao bem, e condena o mal, na medida em que nós, mediante os 
primeiros princípios, buscamos descobrir e julgamos o que encontramos.81 

 

 

Vale dizer, o argumento de Tomás se fundamenta naquilo que Aristóteles 

chama de “intelecto dos princípios”82 – assim chamado justamente porque intui a 

essência de algo (o termo “intelecto” vem, segundo Tomás, de intus legit83, que 

significa literalmente “ler dentro”). Este aspecto intuitivo e inato da razão aponta para 

o fato de que existe um arcabouço moral objetivo no ser humano, inscrito em sua 

natureza mesma, e universal na medida em que é inerente à razão (comum a todos 

os homens, portanto). Ainda assim, a orientação moral da sindérese é um hábito 

natural que desempenha uma relação precipuamente dinâmica com a vontade:  

 

 

 
79 Neste sentido, apresentando a virtude da prudência como o elemento que possibilita a avaliação da 

lei e a atividade de julgar, lê-se em ST, Ia, Q57, art6, s: “Portanto, a essa virtude preceptiva, ou seja, 
à prudência, como virtude principal, se ligam, como virtudes secundárias, o bom conselho, que ajuda 
a bem aconselhar, mais o bom senso e também a eqüidade, partes da potência judicativa”. 

80 ST, Ia, Q79, art2, s: “o raciocínio humano, sendo uma espécie de movimento, procede da intelecção 
de algumas coisas, a saber de coisas naturalmente conhecidas sem pesquisa racional”. 

81 ST, Ia, Q79, art2, s. 
82 ARISTÓTELES, 2008, 134. [1140b, 31 – 1141a, 8]. 
83 TOMÁS DE AQUINO, 2000, p. 363. 



43 
 

a vontade, como princípio que inclina para o bem, é vontade racional 
conforme pertence à natureza do ser humano ou ainda conforme é 
consequência da apreensão natural dos princípios universais do direito […]. 
A vontade enquanto natural é aquela que decorre dos princípios 
indemonstráveis da razão na ordem da ação, que são naturalmente 
conhecidos e, por sua vez, se apresentam como fins e revelam que o fim é 
conhecido naturalmente pela razão como sendo bom e devendo ser 
apetecido. Já a vontade deliberativa é o juízo da escolha, que se segue ao 
conhecimento da razão enquanto é discursiva, e não enquanto conhece 
naturalmente, por isso essa vontade pode tender para o bem ou para o mal, 
pois a razão inquiridora pode errar tanto na ordem especulativa quanto na 
ordem prática.84 

 

 

Ora, se a prudência se relaciona com a concretização da razão prática na 

dinâmica da lei (seja por meio da razoabilidade dos indivíduos, seja por meio da 

articulação da razoabilidade internamente à própria lei), a sindérese fornece o 

arcabouço moral da lei natural. Nesse sentido, a sindérese é o elemento que confere 

objetividade ao direito natural, na medida em que se apresenta como uma disposição 

própria da razão humana universalmente distribuída. Tanto a sindérese quanto a 

prudência, em última instância, se apresentam como caracteres prévios à conversão 

da razão prática em um sistema jurídico cujo fundamento repousa na lei natural – a 

qual passa a ser compreendida, a partir destes dois pressupostos, em termos 

metaéticos. Pela intuição dos primeiros princípios e pela disposição à razoabilidade, 

a lei instituída e praticada adquire as razões suficientes para a conformidade da 

conduta humana, e, assim, preenche-se do conteúdo material que lhe é exigível no 

contexto do argumento jusnaturalista.  

A lei é uma instituição humana, e, como qualquer outra instituição humana, é 

criada segundo um exercício racional: o humano funcional age a partir do que 

determinam as razões suficientemente relevantes para a conduta. Assim, se os 

homens detêm razoabilidade prática, e agem de acordo com a razão, a lei não teria 

efeito sobre a conduta humana se suas razões não repousassem sobre a mesma 

razoabilidade prática (e, assim, a lei que não gozasse de razões decisivas para o 

consentimento das pessoas seria defeituosa considerando a natureza humana). 

Evidentemente, a defesa desta tese repousa no pressuposto de que os seres 

 
84 ALBERTUNI, Carlos Alberto. Sindérese, o intellectus principiorum da razão prática segundo Tomás 

de Aquino. In: Veritas. v. 56. n. 2. pp. 141-164. ago. 2011. Disponível em: https://revistaseletronicas.p 
ucrs.br/index.php/veritas/article/view/8090#:~:text=Tal%20termo%20designa%20um%20conceito,pr
imeiros%20princ%C3%ADpios%20te%C3%B3ricos%20de%20Arist%C3%B3teles. Acesso em 2 
jun. 2024. 



44 
 

humanos são racionalmente funcionais; o adequado funcionamento do sistema legal 

necessita do adequado funcionamento de suas partes, os homens85. 

 

 

2.6 Lei, moralidade e razão prática 

 

 

É visível ao longo da questão 96 do Tratado da Lei a preocupação de Tomás 

em apresentar o fundamento moral da lei humana – e, por “fundamento moral”, deve-

se entender aqui o fato de que a lei humana encontra arrimo na lei natural, como 

atingimento de um critério razoável de justiça suficiente para moldar a conduta 

humana. Uma vez que a modulação pela razão é inerente ao próprio conceito de lei, 

admitir como lei uma regra que não guarde relação com critérios de justiça dedutíveis 

pela razão prática, ou mesmo que contrarie as características essenciais da natureza 

humana, é impensável. Sob esta perspectiva, uma lei injusta é meramente um 

arremedo de lei. A questão é vasta, e vai diretamente ao cerne do jusnaturalismo, por 

dizer respeito ao fundamento de validade da lei civil. Sobre esta questão, há uma série 

de ponderações possíveis.  

Se, fazendo eco a Trasímaco, o direito é “o que convém ao mais forte”86, a 

essência do juspositivismo busca o fundamento da lei exclusivamente em sua 

formulação e promulgação, como produto de um sistema que, além de jurídico, 

caracteriza-se por ser político e artificial.  A tese de Tomás, como fica claro desde o 

início, é no sentido de que o fundamento da lei humana reside, ao contrário, em seu 

conteúdo material, derivando sua juridicidade da justiça que distribui, em um plano 

imediato, e, mediatamente, da participação da razão prática em sua elaboração e 

aplicação – por conseguinte, enquadrando-se na moldura da lei natural decorrente da 

natureza ontológica do homem. Ora, se o positivismo veicula uma tese fundamental 

segundo a qual a lei é o produto artificial da organização social dos homens, sem 

qualquer vinculação necessária quanto ao seu conteúdo material, o jusnaturalismo 

tomista retrocede em tais premissas para apresentar a lei como a derivação de 

preceitos ontológicos, indissoluvelmente referentes ao que o homem, como entidade, 

 
85 MURPHY, 2006, p. 87. 
86 PLATÃO. A República. 9. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2005. p. 23. O famoso trecho 

em questão está (literalmente) em 338c2-3. 



45 
 

é. Tanto em um caso quanto em outro, há concretude nos fundamentos: ambas as 

teorias são precipuamente fáticas, alicerçadas essencialmente na realidade do 

homem e das relações que desenvolve; no entanto, o jusnaturalismo tomista permite 

acrescentar um pressuposto material para a validade da lei, e a questão se 

complexifica à medida que se torna necessário determinar qual é a efetiva extensão 

deste pressuposto para a definição do que é ou não é direito.87  

É incontroverso que o argumento jusnaturalista detém uma relação bastante 

próxima com a filosofia moral, cujos questionamentos repousam sobretudo nas ações 

humanas e suas motivações. A teoria da lei natural não se refere apenas à filosofia 

política ou ao direito, mas também é uma teoria da moralidade ou da razoabilidade 

prática – na medida em que estipula que as razões definitivas para a ação humana 

residem em alguns bens básicos definidos a partir da natureza humana (e em como a 

razoabilidade prática pode perseguir adequadamente tais bens). A filosofia política e 

o direito, na perspectiva da teoria da lei natural, estabelecem relações entre a lei e as 

razões para a conformidade da conduta e entre a lei e o bem comum; a perspectiva 

moral da teoria da lei natural versa sobre a natureza mesma dos bens persequíveis 

pela conduta humana.  

A razoabilidade na orientação das ações humanas possui especial relevância 

para a justificação da existência e da aplicação da lei civil, e é uma questão 

especialmente cara a Tomás. Expressamente amparado no pensamento de 

Aristóteles, Tomás diferencia a razão especulativa da razão prática: “a virtude humana 

é um hábito que aperfeiçoa o homem, para proceder bem. Ora, os atos humanos só 

têm dois princípios, ou seja, o intelecto ou razão e o apetite, donde se conclui que 

toda virtude humana é intelectual ou moral”88. Posteriormente, já no Tratado da Lei, 

Tomás articula o direito com o exercício destas manifestações da razão humana, 

estipulando que a lei, por definição, está umbilicalmente ligada à razão prática, por ser 

a ela conceitualmente afeita. Como dito acima, o próprio conceito tomista de lei a 

 
87 É precisamente na relação entre o direito e seu conteúdo material que reside a fonte de derivação 

das principais teorias jusnaturalistas. Em linhas gerais, as teorias do direito natural variam quanto à 
intensidade de tal relação (como no caso da distinção entre jusnaturalismo forte e fraco – cf. 
MURPHY, 2006, pp. 10-11 -, apoiada na exigência de corretude moral objetiva como requisito sine 
qua non para a validade da lei enquanto tal), ou mesmo nas distinções da estrutura metaética do 
jusnaturalismo (como as perspectivas naturalistas ou intuicionistas do realismo moral (cf. MOORE, 
Michael. Law as a functional kind. In: GEORGE, Robert (ed.). Natural Law Theory: contemporary 
essays. Oxford: Clarendon Press, 1994. pp. 188-244). Algumas perspectivas do jusnaturalismo na 
contemporaneidade serão evidenciadas mais detalhadamente ao longo do presente trabalho. 

88 ST, IaIIae, Q58, art3, s. 



46 
 

apresenta como uma diretriz da razão – em especial, da razão prática, cujo escopo se 

refere à capacidade humana de deliberar e agir em direção ao bem (à felicidade, à 

beatitudo), em um processo integrativo com a razão especulativa: 

 

 

Ora, acha-se na razão prática processo semelhante ao da especulativa: 
ambas, com efeito, procedem de alguns princípios para algumas conclusões, 
como mais acima se mostrou. Segundo isso, deve-se dizer que, como na 
razão especulativa de princípios indemonstráveis naturalmente conhecidos 
produzem-se conclusões das diversas ciências, cujo conhecimento não nos 
é inato, mas descoberto por esforço da razão, assim também dos preceitos 
da lei natural, como de alguns princípios comuns e indemonstráveis, é 
necessário que a razão humana proceda para dispor mais particularmente 
algumas coisas.89   

 

 

O exercício da razão prática é intrinsecamente ligado à dinâmica da lei natural 

que se manifesta em nós – ou seja, pelo exercício de capacidades racionais inatas 

que inevitavelmente conduzirão aos ditames da lei natural. A razão prática aponta para 

um preceito fundamental, semelhantemente ao princípio básico lógico-metafísico-

epistemológico da não-contradição: 

 

 

Com efeito, o que por primeiro cai na apreensão é o ente, cuja intelecção está 
inclusa em todas aquelas coisas que alguém apreende. E assim o primeiro 
princípio indemonstrável é que "não se pode afirmar e negar ao mesmo 
tempo", que se funda sobre a razão de ente e não ente, e sobre esse princípio 
todas as outras coisas se fundam. […] Assim como o ente é o primeiro que 
cai na apreensão de modo absoluto, assim o bem é o primeiro que cai na 
apreensão da razão prática, que se ordena à obra: todo agente, com efeito, 
age por causa de um fim que tem a razão de bem. E assim o primeiro princípio 
na razão prática é o que se funda sobre a razão de bem que é "bem é aquilo 
que todas as coisas desejam".90 

 

 

O primeiro princípio da razão prática, portanto, é o de que “o bem deve ser feito 

e procurado, e o mal evitado”91 – indicando a diretriz elementar da ação humana 

racional, sobre a qual se estruturam todos os preceitos da lei natural. É nesse sentido 

que a tese central do jusnaturalismo (a de que a lei necessariamente deve trazer 

 
89 ST, IaIIae, Q91, art3, s. 
90 ST, IaIIae, Q94, art2, s. 
91 ST, IaIIae, Q94, art2, s. 



47 
 

consigo razões decisivas para a conformidade da conduta humana) é endossada por 

Tomás: a razão prática leva à determinação concreta do bem através da lei, e tal 

determinação é natural nesse sentido (porque a razão nos é natural). Evidentemente, 

e ainda neste mesmo panorama moral do jusnaturalismo tomista, a razoabilidade dos 

homens é diretamente ligada à concepção de virtude, ou de bem-agir: o hábito do 

exercício da prudência para a escolha da conduta que melhor conduza ao bem. De 

maneira semelhante, já no plano propriamente jurídico, é possível (e necessário) 

perquirir se a lei civil positiva apresenta conformidade com a razão prática, e efetiva 

condutibilidade ao bem: trata-se do conteúdo material da lei humana, dela 

naturalmente exigível para que possa mobilizar adequadamente a conduta dos 

cidadãos. 

A indagação que imediatamente se segue diz respeito à força cogente de uma 

norma que não possui o conteúdo material de uma lei, ou, no vocabulário da Suma 

Teológica, se a lei “obriga no foro da consciência” – ou seja, se é dado à consciência 

do homem julgar a lei civil, comparando-a com os preceitos da lei natural e da razão 

prática. O primeiro elemento que chama a atenção é o termo “consciência”, por meio 

do qual, como visto, Tomás traduz o vocábulo grego sindérese: a capacidade, inata 

ao homem, de julgar segundo a razão prática. O argumento de Tomás é no sentido de 

que a força obrigatória da lei advém de seu caractere de justiça, por meio de três 

critérios específicos: direcionamento ao bem comum (pelo fim), competência do 

legislador (pelo autor) e proporcionalidade nos ônus distribuídos (pela forma). Trata-

se da adequação formal da lei a critérios materialmente determinados, e não a um 

preenchimento moral puro e simples da norma; e por isso consideração da 

obrigatoriedade moral da lei humana deixa abertas questões referentes à definição de 

bem comum, aos limites da autoridade política e ao conceito de justiça. A noção de 

“bem comum” é central para o jusnaturalismo tomista, vez que é um dos elementos 

componentes da própria ideia de “lei”, e, para além disso, é o sinal de ordenação da 

parte ao todo no que concerne à relação entre o indivíduo e a comunidade. É 

necessário destacar que a lei, considerada a partir da perspectiva do bem comum, 

representa um elemento de coordenação da coletividade no sentido da realização da 

razão prática – e, portanto, transforma uma “multidão” em uma “comunidade”, na 

medida em que congrega as ações de cada indivíduo ao redor do benefício da 

coletividade. Por oposição, uma lei será “injusta” tanto quanto contrarie o bem 

humano, e no sentido oposto aos mesmos critérios de adequação material: leis 



48 
 

promulgadas em benefício exclusivo da autoridade, em manifesto excesso de poder 

ou em desatendimento a uma proporcionalidade justa entre os súditos. Leis que, pela 

razão prática, sejam consideradas injustas segundo tais critérios não são 

propriamente leis, “são, antes, violência”92, e por conseguinte a mesma razão prática 

ordenaria a sua desobediência. O tribunal da consciência, enquanto âmbito próprio da 

razão prática, direcionaria assim a conformidade da conduta à lei a partir de critérios 

de justiça; e, mais que isso, determinaria quais ditames seriam efetivamente dignos 

do qualificativo “lei”. Afirmar que uma lei injusta perde o seu caráter jurídico (deixando, 

portanto, de ser lei) origina uma questão que divide correntes de pensamento dentro 

do próprio jusnaturalismo, e será revisitada mais adiante. Ainda assim, a noção de 

justiça pertine diretamente ao exercício da razão prática – e, por isso, está 

intrinsecamente relacionada com o conceito de lei.  

 

 

2.7 A justiça e sua relação com a lei na concepção aristotélico-tomista 

 

 

Tomás não pretendeu ser original ou disruptivo quando endossou a definição 

de justiça como “dar a cada um o que é seu”93. A repetição da fórmula tradicional, 

porém, parece ser meramente uma forma de possibilitar o acesso às diversas 

consequências que a noção de justiça deriva no quadro da lei natural. Em um 

panorama amplo, no qual a justiça é verticalizada desde as contingências da realidade 

humana até a justiça divina que rege e ordena o cosmos, é de se supor que o conceito 

assuma variadas formas e vertentes. Mesmo assim, tendo-se em conta que o que 

está em jogo em uma pretensa teoria do direito é a maneira como a justiça articula as 

relações humanas e integra a ideia de uma lei civil estabelecida nos processos 

políticos, é possível verificar em Tomás de Aquino uma concepção específica de 

justiça aplicada ao direito.  

Embora a ideia de justiça seja aplicável precipuamente às relações 

intersubjetivas, Tomás fala de uma “justiça metafórica” manifesta na sujeição das 

faculdades do homem à razão94 – um argumento que está presente em Aristóteles e, 

 
92 ST, IaIIae, Q96, art4, s. 
93 ST, IIaIIae, Q58, art1. 
94 ST, IIaIIae, Q58, art2. 



49 
 

de modo geral, também em Platão. Um homem bem ordenado, portanto, que escalona 

seus atos a partir da razão, manifesta em si e em sua conduta uma alegoria da justiça 

como virtude geral, expressando a ideia de relações harmoniosas entre o todo e as 

partes (seja do homem ou da sociedade). É igualmente interessante a conexão 

destacada por Tomás entre a justiça como virtude (ou seja, como móvel interno da 

vontade e das ações humanas, em um domínio propriamente ético) e a justiça como 

expressão externa, materializada naquilo que o homem produz. A interioridade da 

justiça enquanto virtude se concretiza por meio da manifestação eficaz da justiça nas 

instituições, instrumentos e recursos que são produzidos por meio do seu exercício 

racional nas relações entre as pessoas; é a interpenetração destas duas esferas é o 

que confere a estrutura racional das instituições da vida social: “a justiça não tem por 

objeto as coisas exteriores, visando a fabricação delas; tal é o domínio da arte, mas 

enquanto ela as utiliza para o bem de outrem”95. A relação é fundamental para 

possibilitar a compreensão do direito e de suas instituições como um produto da razão 

humana, do exato mesmo modo que qualquer outro construto, artefato ou invenção 

pode ser produzido pelo homem; e, como fruto artificial da razão humana, o direito e 

suas instituições devem manifestar em si mesmos os elementos próprios da razão – 

dentre os quais a proporcionalidade e a igualdade, caracteres elementares da justiça. 

Ora, se o direito na vida social é uma criação humana, sua artificialidade não é 

ilimitada ou irrestrita: são inerentes às suas instituições os mesmos elementos típicos 

estruturais da razão humana, porque é somente a partir da razão humana que podem 

ser concebidos. Assim, a justiça que é intrínseca ao exercício da razão é transposta 

aos institutos jurídicos, por “influxo”96 convertendo uma virtude que é móvel da 

vontade individual97 em leis e instituições da vida social que buscam ser ou se 

pretendem justas: “ela [a justiça] se encontrará no príncipe, qual princípio e como que 

de maneira arquitetônica; nos súditos, porém, de forma secundária e como que 

executiva”98. Instituições justas são a concretização da ação que é orientada pela 

retidão, e seria, nesse sentido, inconcebível que instituições jurídicas, quaisquer que 

sejam, prescindam da justiça como vértice estrutural que legitima sua existência 

 
95 ST, IIaIIae, Q58, art3, r3. 
96 ST, IIaIIae, Q58, art6, r4. 
97 ST, IIaIIae, Q58, art4. No plano ético, Aristóteles avança sobre a teoria socrático-platônica, que 

possuía uma concepção epistêmica do bem, e estabelecia uma relação direta entre o conhecimento 
e o bem-agir. Tomás replica tal avanço, posicionando o bem-agir no plano da vontade (como 
potência) e da ação (como ato). 

98 ST, IIaIIae, Q58, art6, s. 



50 
 

mesma. Cogitar um instituto jurídico distante do conceito de justiça é, para Tomás, 

uma contradição em termos.  

No fundamento da estruturação da sociedade, então, a justiça se manifesta 

como “virtude geral”: a “justiça legal”, que se identifica (parcial, mas significativamente) 

com a noção de justiça social, e que ordena as instituições jurídicas ao bem comum99: 

 

 

É manifesto, com efeito, que todos os que pertencem a uma comunidade têm 
com ela a mesma relação das partes para com o todo. Ora, a parte, por tudo 
o que ela é, pertence ao todo e qualquer bem da parte deve se ordenar ao 
bem do todo. Assim o bem de cada virtude, quer ordene o homem para 
consigo mesmo, quer o ordene a outras pessoas, comporta uma referência 
ao bem comum, ao qual orienta a justiça. Dessa maneira, os atos de todas 
as virtudes podem pertencer à justiça, enquanto esta orienta o homem ao 
bem comum. Nesse sentido, a justiça é uma virtude geral.100 

 

 

Para além da retidão das instituições jurídicas e das ações humanas orientadas 

pela persecução do bem comum, a justiça se manifesta também de maneira particular 

– ou seja, como a retidão que orienta o homem “imediatamente, no que toca aos bens 

particulares”101, em especial quanto às relações com outras pessoas singulares. O 

objeto próprio da justiça particular é o atingimento dos bens que não sejam 

imediatamente persequíveis pelo bem comum, mas que também o promovem na 

medida em que possibilitam a beatitudo dos indivíduos que compõem a comunidade. 

Novamente, Tomás deixa claro que a justiça particular que é objeto do direito não se 

confunde com a promoção de virtudes morais internas, se tratando apenas da pura e 

simples manifestação da razão prática na ordenação das relações intersubjetivas:  

 

 

Todavia, mediante as ações e coisas exteriores, pelas quais os homens 
podem comunicar entre si, o que se visa é a boa ordem das relações mútuas, 
ao passo que nas paixões interiores, considera-se a retidão do homem em si 
mesmo. E uma vez que a justiça tem por objeto as relações com outrem, ela 
não abarca toda a matéria da virtude moral, mas somente as ações e coisas 

 
99 ST, IIaIIae, Q58, art6. 
100 ST, IIaIIae, Q58, art5, s. A expressão “virtude geral” não significa que esta promova, no indivíduo, 

uma condução ou orientação às virtudes privadas. A implantação da justiça legal nos atos que 
conduzem ao bem comum (ou seja, direcionados à coletividade) é uma qualidade do cidadão, 
essencialmente diferente das virtudes que o qualificam, privadamente, como homem bom.    

101 ST, IIaIIae, Q58, art7, s. 



51 
 

exteriores, sob o ângulo especial de um objeto, a saber, enquanto por elas 
um homem é colocado em relação com outro.102 

 

 

Por este motivo, a justiça particular “não se preocupa com as paixões”, ou 

disposições internas dos indivíduos, mas compete-lhe, porém, “estabelecer a retidão 

das ações enquanto se referem a coisas exteriores”, ocupando-se dos atos 

externados por estes no convívio social103. A justiça se exterioriza na realidade, posto 

que sua matéria própria é a ação exterior104, no âmbito das relações concretas e da 

justeza que a razão prática, quando a elas direcionada, exige.  

A tradição jusfilosófica aristotélico-tomista consagrou duas espécies de justiça 

particular: a comutativa e a distributiva105. Ambas realizam o bem comum, cada uma 

em seu escopo específico: seja por meio da igualdade absoluta e simétrica entre os 

indivíduos nas trocas que realizam entre si, seja por meio da proporcionalidade 

adequada nas relações intersubjetivas e na distribuição dos bens106: 

 

 

A justiça particular se ordena a uma pessoa privada, que está para a 
comunidade como a parte para o todo. Ora, uma parte comporta uma dupla 
relação. Uma, de parte a parte, à qual corresponde a relação de uma pessoa 
privada a outra. Tal relação é dirigida pela justiça comutativa, que visa o 
intercâmbio mútuo entre duas pessoas. A outra relação é do todo às partes; 
a ela se assemelha a relação entre o que é comum e cada uma das pessoas. 
A essa segunda relação se refere a justiça distributiva, que reparte o que é 
comum de maneira proporcional. Há, portanto, duas espécies de justiça, a 
comutativa e a distributiva.107 

 

 

 
102 ST, IIaIIae, Q58, art8, s. 
103 ST, IIaIIae, Q58, art8, s 
104 ST, IIaIIae, Q58, art10, r1. 
105 ARISTÓTELES, 2008, p. 102. [1130b] “Da justiça particular e do que é justo no sentido que lhe 

corresponde, uma das espécies é a que se manifesta nas distribuições de magistraturas, de dinheiro 
ou das outras coisas que são divididas entre aqueles que têm parte na constituição (pois, em tais 
coisas alguém pode receber um quinhão igual ou desigual ao de outra pessoa); a outra espécie é 
aquela que desempenha uma função corretiva nas transações entre indivíduos”. 

106 ST, II aIIae, Q61, art2, s. 
107 ST, IIaIIae, Q61, art1, s. 



52 
 

Vale destacar que a ideia de justiça comutativa é desenvolvida por Tomás 

também na direção da ideia de retribuição108, fundamentando uma teoria da 

punição109.  

Certas condutas, por pura e simples aplicação da razão prática nas relações 

intersubjetivas, são consideradas por Tomás não apenas como violações do justo 

natural, mas também contrárias à justiça comutativa – e, portanto, vedadas pela lei 

natural. A elas, Tomás dedica uma série de questões; é o caso, por exemplo, do 

homicídio110 (em cujo cerne se encontra a dignidade suprema do humano, sempre em 

consideração ao bem comum111), o suicídio112 (que é contrário ao impulso natural de 

conservação da vida), das violações à propriedade113 (tida esta como derivação direta 

e natural da superioridade da razão humana), a fraude nas transações comerciais114, 

a injustiça cometida nos processos judiciais115, a difamação116, entre outras.  

Em uma derivação semelhante, a aplicação da justiça distributiva conduziria à 

vedação da discriminação entre pessoas – ou, ao menos, delimitando o escopo da 

discriminação consciente para com a sua causa: “levando em consideração essa 

prerrogativa própria da pessoa, que lhe toma devido o que lhe atribuído, não se faz 

discriminação da pessoa, mas da causa”117. Uma possível aplicação deste princípio 

poderia levar à reconfiguração de certas estruturas igualitárias das sociedades 

contemporâneas, como as posições de certos grupos sociais frente a programas de 

distribuição de bens, ou mesmo as ações afirmativas. Na medida em que o motivo da 

 
108 ST, IIaIIae, Q61, art4. 
109 Em ST, IaIIae, Q87, art6, fica claro que a punição é uma forma de reparação, restauração ou 

reequilíbrio de uma espécie de equidade que restou violada pela infração à lei. Esta visão tem seus 
defensores contemporâneos. Herbert Morris (apud MURPHY, 2006, p. 139), por exemplo, afirma 
que o infrator adquire uma vantagem indevida em face dos demais indivíduos ao renunciar à 
autocontenção, e o reequilíbrio somente será atingido se esta vantagem for anulada – logo, a 
punição é uma forma de reequilibrar ônus e bônus. George Sher e John Finnis (apud MURPHY, 
2006, p. 141) corroboram este argumento (Finnis, inclusive, com expressa fundamentação na ideia 
de equidade contida ao longo do pensamento de Tomás de Aquino): a punição é uma forma de 
compensar o benefício indevido que o infrator obteve ao não conter sua conduta para respeitar a lei 
e abster-se de perseguir seus próprios interesses – uma vantagem obtida em prejuízo daqueles 
que, para respeitarem a lei, abstiveram-se de perseguir os próprios interesses. 

110 ST, IIaIIae, Q64. 
111 Em especial, na questão da licitude da pena capital: “Se, portanto, algum homem se torna perigoso 

para comunidade e ameaça corrompê-la por seu pecado, é louvável e salutar matá-lo, para a 
preservação do bem comum” – ST, IIaIIae, Q64, art2.  

112 ST, IIaIIae, Q64, art5. 
113 ST, IIaIIae, Q65. 
114 ST, IIaIIae, Q77. 
115 ST, IIaIIae, Q66-71. 
116 ST, IIaIIae, Q73. 
117 ST, IIaIIae, Q63, art1. 



53 
 

discriminação deveria ser o único critério pelo qual se aplica legitimamente a 

proporcionalidade, uma construção adequada de tais estruturas não deveria se aplicar 

ampla, indistinta e genericamente a estes grupos sociais (de maneira que a pura e 

simples instituição de um sistema de ações afirmativas que desconsiderasse 

circunstâncias concretas de desigualdade imerecida efetiva seria apenas uma 

deturpação da ideia de justiça distributiva). Notadamente, a aplicação deste princípio 

é o que constitui a base de teóricos da justiça igualitária, como John Rawls – para 

quem o critério elementar de constituição de uma sociedade (efetivamente orientada 

à justa distribuição dos bens comuns) é a composição de estruturas institucionais 

tendentes a compensar, a posteriori, desigualdades imerecidas118. É frequente, 

contudo, observar na prática a distorção de tal parâmetro de justiça119; muito embora 

seja patente que uma das funções do direito seja a sua aplicação ou correção120.  

O papel do direito como meio de concretização da justiça (enquanto meio de 

efetivação do bem comum) é evidente tanto para Aristóteles121 quanto para Tomás122, 

e o procedimento de aplicação da justiça por meio do julgamento institucionalizado 

depende fundamentalmente de um ato da razão e da sínese – o “bom senso moral” 

que pertine à prudência e exprime a capacidade de bem julgar.  

 

 

 

 

 

 

 

 
118 O mais célebre desenvolvimento da teoria rawlsiana está em RAWLS, John. Uma teoria da justiça. 

São Paulo: Martins Fontes, 1997. Uma leitura crítica das diferentes vertentes do igualitarismo pode 
ser encontrada nesta também célebre obra: VITA, Álvaro de. A justiça igualitária e seus críticos. 
São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

119 ST, IIaIIae, Q63, art4, r3. “No exercício do julgamento, deve-se, na medida do possível, ajudar o 
pobre, sem porém lesar a justiça”. 

120 ST, IIaIIae, Q63, art4, s: “O julgamento é um ato de justiça, enquanto o juiz reconduz à igualdade da 
justiça aquilo que pode constituir uma desigualdade a ela oposta. Ora, a discriminação de pessoas 
comporta certa desigualdade, pois atribui a uma pessoa mais do que a devida proporção, na qual 
consiste a igualdade da justiça. É, portanto, manifesto que a discriminação de pessoas corrompe o 
julgamento.” 

121 ARISTÓTELES, 2001, p. 135: “Recorrer ao juiz é recorrer à justiça, pois a natureza do juiz é ser uma 
espécie de justiça animada […]. O juiz, então, restabelece a igualdade”. O trecho em questão está 
em 1132a, 20. 

122 ST, IIaIIae, Q60, art1, s: “Logo, o julgamento que implica a determinação reta do que é justo pertence 
propriamente à justiça”. 



54 
 

2.8 Fundamentos e limites da autoridade da lei civil 

 

 

2.8.1 Norman Kretzmann e a questão da validade da lei injusta 

 

 

A exigência material da justiça intrínseca à lei positiva é um ponto de inflexão 

da teoria jusnaturalista; especialmente considerando que a sua tese principal, como 

visto, é a de que a lei exige razões decisivas para a conformidade da conduta humana. 

Em Tomás de Aquino, esta tese aparece de maneira bastante evidente, mas os 

elementos do argumento são frequentemente mal interpretados123, conduzindo a 

leituras equivocadas do jusnaturalismo ou mesmo fundamentando posições 

jusnaturalistas radicais124. Em ambos os casos, a resultante é o questionamento da 

validade ou da legitimidade de normas consideradas injustas (às quais se negaria o 

status de lei e, por decorrência, a própria coercibilidade). O senso comum ou a 

superficialidade da leitura da Suma Teológica podem eventualmente levar à conclusão 

de que Tomás de Aquino defenderia uma tal perspectiva, e essa problemática foi 

esclarecida por Norman Kretzmann125. 

O texto de Kretzmann aborda a questão da possibilidade de avaliação moral 

das leis estatais, através da análise da relação entre sistemas morais e sistemas 

legais, bem como da relevância de tal relação para a validade e legitimidade das leis. 

O texto define, a partir do jusnaturalismo tomista, de que modo e em que termos os 

valores morais podem servir de parâmetro para o julgamento das leis do estado, e 

qual é a postura esperada do cidadão que faz tal julgamento. Partindo do pressuposto 

 
123 “A teoria do direito natural pergunta pelo fundamento de validade do direito positivo, quer dizer, se e 

por que uma ordem jurídica vale, e dá a esta pergunta uma resposta categórica, insto é, absoluta 
(incondicional), afirmando que ela vale porque o seu conteúdo corresponde ao conteúdo do direito 
natural e, por isso, é justo, ou que ela não vale porque o seu conteúdo contradiz o conteúdo do 
direito natural” – KELSEN, Hans. O problema da justiça. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 
p. 115. Embora não seja conveniente tecer uma leitura crítica do jusnaturalismo a partir da leitura 
crítica do juspositivismo (e vice-versa), a passagem é mencionada porque Kelsen parece atribuir ao 
jusnaturalismo como um todo a tese (falaciosa) de que o conteúdo material do direito é condição 
necessária e suficiente para a sua validade.   

124 A tese "forte" do jusnaturalismo pode ser formulada mediante o seguinte raciocínio: 1. a lei é 
sustentada por razões decisivas à conformidade; 2. a prescrição para X não possui razões decisivas 
à conformidade; 3. logo, a prescrição para X não é lei. Uma tal leitura do jusnaturalismo, então, 
conduziria enfaticamente à célebre afirmação lex iniusta non est lex – cf. MURPHY, 2006, p. 10.   

125 KRETZMANN, Norman. Lex iniusta non est lex: Laws on trial in Aquinas' court of conscience. In: The 
American Journal of Jurisprudence. v. 33. 1988. pp. 99–122. Disponível em: https://academic.o 
up.com/ajj/article-abstract/33/1/99/101930?redirectedFrom=fulltext. Acesso em: 15 mai. 2024. 



55 
 

de que há diferenças determinantes entre sistemas morais (que, no Ocidente, 

fatalmente transparecem uma conexão íntima com a teologia cristã) e sistemas legais 

(legados como prerrogativa exclusiva ao Estado civil), o autor se mostra ciente do fato 

de que a relação entre ambos é, por vezes, bastante problemática – muito embora 

afirme esta relação pode ser pensada desconsiderando-se as diferenças entre os 

conjuntos de crenças e valores morais. O pressuposto teórico para a análise do tema 

é a concepção tomista da lei e da moral, mas o autor é enfático ao afirmar que a 

filosofia de Tomás de Aquino pode ser considerada como inteiramente secularizada 

para os fins a que o texto se propõe. Assim, o problema central do texto é definir em 

que medida a conformidade a padrões morais é determinante para a natureza e 

validade de uma lei estatal.  

A questão é abordada a partir do brocardo lex iniusta non est lex (“a lei injusta 

não é lei”). A negação da essência da lei com base na sua injustiça é o que o autor 

chama de “juízo desdenhoso”, e, segundo o autor, Platão já manifestava este mesmo 

preceito, bem como Aristóteles126. Cícero é mencionado como o formulador mais 

célebre do preceito na era pré-cristã, cunhando a noção de que a definição do termo 

lei atende às ideias do justo e do verdadeiro127. Não obstante as instâncias do preceito 

na filosofia clássica, o único predecessor citado por Tomás no Tratado da Leis é 

Agostinho, que formula o preceito da maneira mais próxima ao brocardo. A menção é 

ao diálogo De libero arbitrio, em que Agostinho afirma que “aquilo que não é justo não 

me parece ser uma lei”. Tomás referencia128 esta passagem omitindo a impressão 

pessoal de Agostinho [“para mim”], tornando o preceito mais geral e definitivo; porém 

digno de nota é o fato de que em nenhum lugar se encontra a formulação do juízo 

desdenhoso nas exatas palavras “lex iniusta non est lex”.  

A ausência da formulação exata é determinante para a análise, uma vez que o 

autor busca analisar tanto a fundamentação do preceito quanto a leitura feita dele por 

parte dos juspositivistas – e estes, por sua vez, precipitaram-se na análise do preceito 

sem levar em consideração elementos intrínsecos à sua efetiva formulação por parte 

de Tomás de Aquino. Na medida em que a teoria tomista é o pressuposto do autor, e 

 
126 KRETZMANN, 1988, p. 100. 
127 “Disso é justo depreender que os que tenham prescrito aos povos ordens perniciosas e injustas, 

porque fizessem o oposto do que tinham prometido e declarado, formularam, antes, qualquer coisa, 
não propriamente leis; o que se pode facilmente ver no próprio nome da lei, no qual está contido um 
sentido por interpretar e uma ideia de escolha do justo e do verdadeiro”. CÍCERO, 2021, p. 47. A 
passagem mencionada está no § 11 do Livro II.  

128 ST, IaIIae, Q96, art4, s: “[…] como diz Agostinho: ‘Não parece ser lei a que não for justa”. 



56 
 

que o lex iniusta non est lex representa a expressão padrão do juízo desdenhoso, a 

devida consideração dos verdadeiros componentes do argumento é fundamental para 

a adequada compreensão do problema da avaliação moral das leis – e, nesse sentido, 

o autor aponta que há uma série de equívocos por parte dos críticos do juízo 

desdenhoso no que tange a seu real conteúdo.  

É crucial entender a natureza da lei enquanto gênero para poder estabelecer a 

possibilidade de incluir ou retirar de seu âmbito aquilo que pode ou não pode ser 

considerado “lei”. O autor aponta que, para analisar adequadamente o enunciado do 

juízo desdenhoso, é preciso considerar a lei é como um gênero de categorias que 

possui tanto critérios valorativos quanto não-valorativos em sua delimitação; nesse 

sentido, para que algo possa ser considerado “lei”, precisa satisfazer ambas as 

categorias de critérios. A distinção é fundamental, na medida em que o juízo 

desdenhoso é uma afirmação valorativa estabelecida sobre outra afirmação de ordem 

não-valorativa – ou seja, uma análise valorativa do conteúdo de algo que cumpre 

determinados requisitos exteriores para ser considerado, formalmente, lei129. A crítica 

juspositivista ao non-est-lex desconsidera a diferença fundamental e a intersecção 

adequada entre os juízos valorativos e não-valorativos acerca do preceito: neste 

sentido, o autor cita pontualmente os argumentos de Arthur Danto e John Austin (os 

quais erroneamente entendem que o juízo desdenhoso implica na impossibilidade de 

existir uma lei injusta, porquanto promulgada) e Hart (que entende, também 

erroneamente, que o juízo desdenhoso nega a validade em caráter absoluto a uma lei 

injusta) – argumentos estes que se revelam, ambos, interpretações equivocadas do 

preceito. O efetivo ponto nodal da questão ao redor do non-est-lex começa a ser 

evidenciado com a análise do argumento de Lyons a respeito do juízo desdenhoso: 

este autor consegue divisar a inexistência de qualquer paradoxo no argumento do 

non-est-lex, bem como distinguir de forma adequada o atendimento a critérios 

valorativos e não-valorativos para o enquadramento na ideia de lei (muito embora ele 

considere que o slogan seja conceitualmente falso, na medida em que a avaliação 

moral da lei pressuponha sua existência mesma como lei – o que se revela, no limite, 

uma falácia lógica da parte de Lyons, ou uma confusão no sopesamento das 

condições valorativas e não valorativas que compõem o enunciado). Kretzmann faz 

 
129 O próprio Tomás de Aquino já mencionava a necessidade de galgar satisfatoriamente estas duas 

etapas para definir a essência da lei, ou a pertença de alguma norma ao âmbito da lei, como se verá 
mais adiante. 



57 
 

questão de analisar estes argumentos para demonstrar que o juspositivismo, em 

geral, faz uma leitura equivocada do juízo desdenhoso, o que prejudica a 

compreensão e resolução da questão.  

Ao longo da análise, resta claro que a leitura juspositivista do non-est-lex recai 

em uma confusão sobre uma distinção essencial: segundo o juízo desdenhoso, uma 

lei injusta seria uma perversão (ou seja, uma lei defeituosa embora válida) ou uma 

falsificação (ou seja, uma lei totalmente inválida porquanto injusta)? 

Para responder a questão, Kretzmann retorna a Tomás de Aquino, o qual 

classifica a lei em quatro tipos: a lei eterna (a ordenação universal a partir de Deus), 

a lei natural (a expressão da lei eterna no que concerne à possibilidade de sua 

intelecção por parte do homem), a lei humana (que é a lei feita pelos homens para 

regular os assuntos essencialmente humanos – participando da lei natural através da 

atividade racional necessária à sua promulgação) e a lei divina (manifesta 

expressamente ao homem por meio das Escrituras. A lei natural é natural à razão 

humana (ou à animalidade racional), na medida em que é possível vislumbrar 

inclinações naturais da conduta humana – procriação, preservação da vida, busca do 

conhecimento e do metafísico, entre outras. A possibilidade de identificação de tais 

inclinações naturais indica, em realidade, diretrizes da ação humana e permite 

identificar os bens a serem perseguidos pela razão prática inata. Ainda, a existência 

de uma consciência individual permite ao homem avaliar as leis do estado, no intuito 

de verificar se estas de fato são orientadas pela persecução de tais bens. Embora 

este argumento pareça estabelecer uma relação de identidade entre a lei estatal e os 

preceitos morais, Tomás de Aquino expressamente desconstrói esta suposta 

identidade ao mencionar a necessidade de observação das “outras condições” pelas 

quais as leis humanas são configuradas como leis130.  

É preciso, portanto, verificar quais seriam estas “outras condições”. Após 

analisar os elementos da essência da lei, Tomás de Aquino reúne uma definição de lei 

com os seguintes elementos: 1. uma diretriz da razão; 2. visando o bem comum; 3. 

promulgada pelo governante; 4. pertencendo a uma comunidade completa; 5. 

obrigando a conduta das pessoas; 6. dotada de poder coercitivo; 7. designada a ser 

obedecida. À evidência, alguns destes elementos são condições valorativas da lei (1, 

2), os demais correspondem a condições não-valorativas. Arremedos de lei podem 

 
130 ST, IaIIae, Q91, art3. 



58 
 

satisfazer apenas algumas das condições listadas (como a ordem de um chefe de 

família, que por mais que satisfaça as demais condições não se dirige a uma 

comunidade completa), mas a essência da lei humana integra o atendimento a todas 

simultaneamente. Causaria estranheza a alguns notar que a justiça não é um 

elemento expressamente mencionado por Tomás de Aquino na definição – mas a 

justiça está implícita na racionalidade, na medida em que há uma participação 

ascendente de uma espécie de lei às superiores, até a lei eterna (justa por definição). 

Esta justiça se manifesta tanto em nível individual quanto integrativo (ou seja, por se 

dirigir ao bem comum). Neste sentido, Tomás de Aquino explicitamente admite a 

existência de leis injustas promulgadas pelos governantes, o que desmonta a leitura 

juspositivista do argumento do juízo desdenhoso, e leva à conclusão de que, para ele, 

uma lei injusta é uma perversão da lei – ou seja, uma lei imperfeita, defeituosa.  

Resta, então, responder às perguntas às quais o texto de Kretzmann se 

direciona. Um cidadão tem a prerrogativa de julgar as leis do estado? Se sim, com 

base em quê, exatamente, se estrutura um tal juízo? E, caso a lei seja de fato injusta, 

o cidadão está autorizado a descumpri-la?  

Tomás de Aquino se dirige a este tema no artigo 4 da Questão 96: a lei obriga 

no foro da consciência? Claro está que Tomás se refere ao julgamento individual das 

leis, e pressupõe que todo indivíduo é dotado da razão prática, sendo capaz de inferir 

seus preceitos morais – pelo que a primeira questão está devidamente respondida: 

todo indivíduo pode julgar a lei humana. Uma lei pode ser injusta em várias medidas, 

porém. Ela pode contrariar a lei divina (diretamente dessumível da Escritura; caso em 

que o cidadão estaria obrigado a não obedecê-la); ou, em uma leitura secular, pode 

contrariar a justiça de modo tão flagrante e evidente que se manifesta a mesma 

obrigatoriedade de desobediência. Vale dizer, a justiça de uma lei se manifesta no 

atendimento aos elementos da razoabilidade prática e à direção ao bem comum – e, 

neste caso, é um preceito moral obedecê-la, pelo que ela obrigaria o cidadão no foro 

da consciência. Por outro lado, uma lei também pode ser injusta se desatender ao fim 

a que se destina (desprezando o bem comum em favor de interesses particulares da 

autoridade), à fonte de autoridade (ultrapassando o âmbito de poder daquele que a 

promulga) ou à forma (distribuindo os bens de maneira desproporcional entre os 

cidadãos). Para Tomás de Aquino, leis em tais condições não obrigam moralmente o 

cidadão a obedecê-las nem a desobedecê-las, mas lhe dão o direito de julgar a 



59 
 

conveniência da obediência a partir da consideração de um dano potencialmente 

maior que adviria da sua decisão em obedecer ou não.  

Destaca-se, contudo, que o engajamento na desobediência civil de uma lei 

injusta implica na afirmação de que uma tal lei deva ser emendada ou revogada – o 

que, para Tomás, já representa um abalo considerável ao bem comum, o qual 

repousaria justamente na perenidade das leis e no respeito ao costume (pelo que uma 

lei só poderia ser alterada caso o bem comum seja compensado ou aprimorado pela 

sua alteração). Uma tal compensação não poderia ser de todo imediata, caso 

contrário, a objeção moral às leis perderia completamente o sentido dada a 

necessidade de preservação do tecido legal; do mesmo modo, é de se supor que 

Tomás de Aquino tenha entendido que tal compensação admitiria uma postergação 

no tempo, mas deveria se operar tão logo quanto possível.  

 

 

2.8.2 O conteúdo da lei civil e a coercibilidade 

 

 

O próprio Tomás apresenta outra hipótese de relativização da letra da lei: a 

contingencialidade das relações humanas. 

 

 

Acontece, porém, muitas vezes, que uma medida quase sempre útil a ser 
observada, para o bem comum, seja nociva, por exceção, em algum caso 
particular. Por onde, como o legislador não pode prever todos os casos 
particulares, propõe a lei para os casos mais frequentes, dirigindo a sua 
intenção para a utilidade comum. Portanto, se surgir um caso em que seja 
danosa ao bem comum a observância de uma lei, esta não deve ser 

observada.131  
 

 

Novamente, o critério que está indissoluvelmente ligado à força coativa da lei é 

a sua ordenação para o bem comum: nas ocasiões em que o bem comum não é 

atingido pela aplicação da lei, não há coercibilidade justificável. A própria razão prática 

do soberano pode, em certos casos, deliberadamente afastar a aplicação da lei, e, 

pelo mesmo motivo, é razoável supor que as leis humanas sejam justificadamente 

 
131 ST, IaIIae, Q96, art6, s. 



60 
 

alteradas. Na estrutura do jusnaturalismo tomista, a relação da lei natural para com a 

lei eterna é de participação recíproca na universalidade (sendo, portanto, ambas 

imutáveis); todavia, no caso da lei humana, pela falibilidade e imperfeição da razão132, 

é razoável supor que as instituições legais sejam paulatinamente aperfeiçoadas 

mediante eventuais alterações. Assumir a mutabilidade e a possibilidade de alteração 

da lei implica, inevitavelmente, reconhecer que há um estado de coisas melhor a ser 

atingido por intermédio da nova configuração dos preceitos da lei civil – o que 

pressupõe um objetivo mensurável, um direcionamento, um desígnio concreto a ser 

buscado pela lei humana. Consequentemente, a coercibilidade da lei aumenta e é 

corroborada na medida em que sua alteração representa um aprimoramento efetivo 

das instituições que veicula, sempre em direção ao bem comum133: 

 

 

Uma [das causas para a alteração da lei] é fundada na razão, porque à razão 
humana é natural ascender gradualmente do imperfeito para o perfeito. Por 
isso vemos, nas ciências especulativas, que os primeiros filósofos 
transmitiram aos seus sucessores umas doutrinas imperfeitas, que estes por 
sua vez transmitiram aos seus sucessores mais aperfeiçoadas. Ora, o mesmo 
se dá na ordem das ações. Assim, os primeiros que intencionaram descobrir 
mais útil disposição para a comunidade humana, não podendo prever tudo, 
por si mesmos, fizeram certas instituições imperfeitas e falhas em muitos 
casos, que os pósteros modificaram, estabelecendo por sua vez certas 
outras, que, em alguns casos, podem não realizar a utilidade comum.134 

 

 

Evidentemente, a questão da força coativa da lei humana deságua em um 

ponto absolutamente problemático, que é central ao jusnaturalismo: os limites da 

autoridade da lei humana frente à lei natural. Ao distinguir o direito positivo do direito 

natural, Tomás expressamente afirma que “a vontade humana, por uma convenção 

comum, pode tomar justa uma coisa entre aquelas que em nada se oponham à justiça 

natural. Tal é o lugar do direito positivo”135; e que a disposição da vontade humana 

jamais possuiria o condão de tornar justo aquilo que se opõe ao direito natural136. 

Porém, em caso de contrariedade entre a lei e o direito natural, qual deve prevalecer? 

Seria exigível ao indivíduo que obedecesse a uma lei francamente contrária aos 

 
132 ST, IaIIae, Q97, art1, s. 
133 “Portanto, nunca deve ser mudada a lei humana, a menos que, por outro lado, haja compensação, 

para o bem comum, correlativa à parte de rogada da lei.” – ST, IaIIae, Q97, art2, s. 
134 ST, IaIIae, Q97, art1, s. 
135 ST, IIaIIae, Q57, art2, r2. 
136 ST, IIaIIae, Q57, art2, r2 



61 
 

preceitos da lei natural (considerada como pressuposto ontológico da própria 

existência do homem); ou, alternativamente, é uma prerrogativa sua não a obedecer? 

No contexto do próprio jusnaturalismo tomista, há um elemento precipuamente político 

envolvido na determinação da resposta: uma lei contrária à lei natural ainda assim 

deve ser obedecida se a desobediência ocasionar “escândalo ou perturbações”137  – 

querendo-se, aqui, dizer que a estabilidade da ordem social é uma condição que 

melhor atende ao bem comum, e, portanto, poderia superar em benefício o próprio 

reenvio da norma à “corte da consciência” e até mesmo à mudança das leis138. Esse 

argumento é corroborado quando Tomás afirma que a sedição é contrária ao bem 

comum porque se opõe à unidade do povo139. Ora, em termos práticos, regimes 

tirânicos são notadamente estáveis, e nem por isso tal estabilidade seria considerada 

por Tomás como algo benéfico; precisamente porque a virtude do governante é o mais 

desejável politicamente para Tomás140, e, por decorrência, como o regime tirânico não 

se ordena ao bem comum, “a perturbação desse regime não tem natureza da 

sedição”141 (salvo quando a perturbação é tamanha que o sedicioso passa a ser 

considerado, a seu passo, tirano). É evidente, portanto, que a estabilidade da ordem 

social constituída participa em grande medida do bem comum, e justifica a instauração 

dos regimes políticos e a aplicação da lei civil – razão pela qual alguns dos 

jusnaturalistas contemporâneos tendem a compreender que a obediência à lei civil é 

um bem em si mesmo142, e uma expressão direta da razoabilidade dos indivíduos que 

compõem uma sociedade (sendo, por esta razão, exigível de todos os membros da 

comunidade política). Esta questão pode, inclusive, levar à fundamentação mesma do 

governo civil, na medida em que busca legitimar a instauração de regimes jurídicos e, 

em especial, a relação coercitiva deste para com os indivíduos aos quais se destina143. 

 
137 ST, IaIIae, Q96, art4, s. 
138 “Mas a mudança, em si mesma, da lei, acarreta um certo detrimento para o bem da comunidade” – 

ST, IaIIae, Q97, art2, s. 
139 “Por onde, a sedição, opondo-se ao bem especial da unidade e da paz da multidão, é um pecado 

especial.” – ST, IIaIIae, Q42, art1, s. 
140 ST, IIaIIae, Q105, art1, s. 
141 ST, IIaIIae, Q42, art2, s. 
142 Por exemplo, um corolário do argumento de Moore quanto ao significado focal do direito, 

apresentado criticamente em MURPHY, 2006, p. 31. 
143 “Thus the coercion of non-compliers is at least presumptively justified: legal coercion may be applied 

to motivate a potential lawbreaker to do what he or she already has sufficient (normative) reason to 
do, and what, if he or she fails to do, will constitute an injustice to his or her fellow subjects” – 
MURPHY, 2006, p. 164. 



62 
 

Ao final do artigo 4 da questão 96, Tomás parece inaugurar uma dimensão 

espiritual no escopo de autoridade da lei:  

 

 

de outro modo, as leis podem ser injustas por contrariedade com o bem 
divino. […] E tais leis de nenhum modo se devem observar, porque, como diz 
a Escritura (At 5:29), importa obedecer antes a Deus que aos homens. […] A 
objeção [referente à contrariedade entre a lei humana e a lei divina revelada] 
colhe quanto às leis humanas que ordenam o contrário dos mandamentos de 
Deus; ao que se não pode estender a ordem do poder. Por isso, em tais 
casos, não se deve obedecer à lei humana.144  

 

 

A passagem deve ser interpretada cuidadosamente, tendo em conta o contexto 

geral da obra. A Suma, como dito, é uma obra de cunho precipuamente teológico, e a 

teoria jusnaturalista que veicula é uma derivação filosófica da cosmovisão tomista – a 

qual é, por sua vez, essencialmente cristã. Assim como em outras passagens, aqui 

não parece razoável atribuir a Tomás a pretensão de elaborar uma teoria geral do 

Estado ou do Direito subsistentes por si mesmas, ou totalmente desvinculadas de um 

panorama teológico-cristão. Sob uma tal perspectiva, o trecho em questão trata do 

escopo da eventual contraditoriedade entre dois âmbitos distintos de normatividade, 

quanto aos quais o âmbito espiritual possuiria prevalência. É de se notar que Tomás 

não se refere em nenhum momento ao afastamento da norma ou à inaplicabilidade 

de seus consequentes normativos. Não se fala, então, de uma suposta prerrogativa 

cívica ou de uma legitimação para o descumprimento da norma que poderia indicar 

um prenúncio da teoria da desobediência civil – mas, antes, um dever moral do 

cidadão que, confrontado com leis iníquas, deve preservar as virtudes espirituais 

acima de qualquer possível sanção jurídica. A dimensão espiritual da norma, portanto, 

não possui nenhum cariz essencialmente jurídico. 

O elemento propriamente compositivo do direito, para Tomás, é a justiça. E, em 

um panorama referente ao ius (ao direito como arte, como ciência), a justiça ordena 

nossos atos com relação a outrem, diferentemente das demais virtudes morais, que 

se direcionam exclusivamente ao próprio agente145; a justiça é, portanto, o conteúdo 

das disposições que regulam as relações interpessoais em direção à igualdade (ou 

seja, o direito). A própria razão de ser da lei e do direito é utilizar-se da razão prática 

 
144 ST, IaIIae, Q96, art4, s e r1. 
145 ST, IIaIIae, Q57, art1, cor. 



63 
 

para expressar a justiça como o objeto que lhe é próprio; para perseguir a justiça como 

objetivo último:  

 

 

[…] na mente do artista preexiste a razão da obra a realizar, a qual se chama 
a regra da arte. Assim também, da obra justa a ser determinada pela razão, 
preexiste na mente uma razão, que é uma certa regra da prudência. Quando 
escrita, dá-se-lhe o nome de lei. Pois, a lei, segundo Isidoro, é uma 
constituição escrita. Por isso, a lei não é propriamente o direito, mas a regra 

do direito.146 

 

 

O trecho traduzido como “regra do direito” no texto original é ratio iuris – a lei é, 

portanto, a razão do justo. A lei não cria o justo, mas o exprime; pelo que a razão 

determina a criação e aplicação da lei (lex) a partir da justiça (ius), a qual lhe serve de 

padrão e diretriz. Não é sequer possível conceber a ideia de lei de maneira dissociada 

da ideia de justiça. Vale dizer, não se trata da justiça divina, espiritual ou metafísica, 

própria do sagrado ou do espiritual, mas da justiça como conceito essencialmente 

humano – Tomás faz uma distinção muito clara entre fas e ius; ou seja, entre a justiça 

instituída por Deus e a justiça propriamente decorrente das interrelações humanas147: 

 

 

[…] a justiça [iustitia] implica igualdade. Ora, como não podemos retribuir a 
Deus o equivalente ao que dele recebemos, não podemos, 
consequentemente, dar-lhe o que é justo, no sentido perfeito da palavra. Por 
isso, a lei divina não se diz propriamente o direito [ius], mas o dever sagrado 
[fas], pois basta que demos a Deus aquilo que podemos. 

 

 

A distinção entre o direito natural e o direito positivo, na esteira do que afirma 

Aristóteles148, reside na origem da manifestação da justiça: há disposições normativas 

 
146 ST, IIaIIae, Q57, art1, r2.   
147 Ambos os conceitos representam a mesma noção moral de retidão e adequação da conduta; há, 

contudo, uma distinção sutil e bastante significativa: “Ius’ designa entre os romanos a justiça e a lei; 
e ‘fas’ tem o mesmo significado. Mas entre ius e fas há a diferença de que o primeiro termo se aplica 
especialmente à justiça humana e às relações dos homens entre si, enquanto fas é relativo às coisas 
sagradas e representa o direito estabelecido pelos deuses” – BRÉAL, Michel; AGUIAR, Márlio. 
Sobre a origem das palavras fas, ius e lex. In: Línguas e instrumentos linguísticos, v. 26, n. 52, 
pp. 175–185, 2023. Disponível em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/lil/article/view/ 
8674318. Acesso em: 10 maio 2024.   

148 “A justiça política é e parte natural e em parte legal. A parte natural é aquela que tem a mesma força 
em todos os lugares e não existe por pensarem os homens deste ou daquele modo. A legal é o que 

 



64 
 

que expressam a justiça em decorrência de convenções humanas, e é este o direito 

positivo. Há uma justiça, porém, que se manifesta em disposições normativas por 

derivar diretamente do objeto a que se refere, “da natureza mesma da coisa”149 – é o 

direito natural: 

 

 

Debe observarse que lo político o civil aquí está tomado de diversa manera 
por Aristóteles y por los juristas. Aristóteles habla de lo justo politico o civil a 
partir del uso que le dan los ciudadanos. En cambio, los juristas hablan del 
derecho político o civil a partir de su causa, es decir, porque alguna ciudad lo 
constituye para sí. Por eso, acertadamente es llamado legal por Aristóteles, 
como puesto por la ley, lo que los juristas llaman positivo. Vemos que 
acertadamente se divide lo justo político en esas dos partes. Pues los 
ciudadanos practican lo justo porque la naturaleza lo puso o imprimió en la 
mente humana y porque la ley lo ha instituído.150 

 

 

 No que concerne às leis divinas reveladas (que as críticas mais levianas ao 

jusnaturalismo frequentemente confundem com o justo natural), há para elas um 

âmbito específico na hierarquia legal trazida pelo jusnaturalismo tomista:  

 

 

O homem só pode legislar sobre o que pode julgar. Ora, não pode julgar dos 
atos internos, que são ocultos, mas só dos externos, que aparecem. E 
contudo, a perfeição da virtude exige que ele proceda retamente em relação 
a uns e a outros. Portanto, a lei humana, não podendo coibir e ordenar 
suficientemente os atos internos, é necessário que, para tal, sobrevenha a lei 
divina.151 

  

 

A lei divina corresponde aos mandamentos revelados por Deus aos homens 

através das escrituras, e, no Tratado da Lei, a questão submetida a análise não é a 

sua existência (como é posto com relação às outras espécies de lei), mas à sua 

necessidade. O ponto central da questão é se a lei natural, na medida em que 

 
de início pode ser determinado indiferentemente, mas deixa de sê-lo depois que foi estabelecido 
[…]. Algumas pessoas pensam que toda justiça é desta espécie, porque as coisas que existem por 
natureza são imutáveis e em toda parte têm a mesma força (como o fogo que arde aqui e na Pérsia), 
ao passo que essas pessoas observam alteração nas coisas reconhecidas como justas. […] De 
qualquer modo, existe uma justiça por natureza e outra por convenção”. ARISTÓTELES, 2001, p. 
117. O trecho em questão está em 1137b, 18-29. 

149 ST, IIaIIae, Q57, art2, s. 
150 TOMÁS DE AQUINO, 2001, p. 322. 
151 ST, IaIIae, Q91, art4, s. 



65 
 

plenamente cognoscível ao homem racional, não seria suficiente para que a conduta 

humana fosse convenientemente guiada. A resposta é semelhante à análise da 

utilidade da lei humana: tais preceitos são necessários para que a lei natural seja 

traduzida de forma objetiva, e compreendida pelos homens até que a prática da lei 

natural seja inequívoca através da adequação da conduta à lei escrita (humana ou 

divina). Evidentemente, nesse aspecto a lei humana possui um âmbito diferente da lei 

divina, posto que seu objetivo é dar conta das contingências da realidade da conduta 

humana e estipular um escopo mínimo de legalidade apto a viabilizar a vida social e 

estruturar a comunidade política. Tais disposições são, como visto, também 

contingentes, e não possuem o condão de contrariar justificadamente a lei natural. A 

lei divina, a seu passo, não se imiscui na vida política da comunidade, e objetiva 

sobretudo guiar a conduta dos homens no plano exclusivamente espiritual – apesar 

de possuir, para Tomás, a mesma qualificação de lei. É por isso que a análise da 

questão da necessidade da lei divina perpassa uma dimensão essencialmente 

teológica: sua origem repousa na ordenação última do homem à beatitude eterna e 

na equivocidade das disposições normativas humanas contingentes (donde só Deus, 

que não erra, pode dispor inequivocamente sobre as ações do homem)152. Entretanto, 

a especificidade da lei divina e de seu âmbito de atuação é decorrente sobretudo do 

fato de que seu escopo precípuo é proibir o pecado (perceba-se: não o vício, a má-

conduta pura e simples) e adequar a perfeição da virtude humana no plano interno (o 

que não é dado à lei civil). Tais pressupostos legam aos mandamentos divinos a 

posição de viabilizar a expressão da moralidade humana nos casos em que a 

racionalidade não é capaz de fazê-lo por si mesma: 

 

 

Aquinas argues that the Ten Commandments are basically sound rational 
moral principles derivable from an analysis of human nature. However, since 
it is difficult to undertake this inquiry through reason alone, Aquinas suggests 
that it is in some way incumbent upon God to make knowledge of the moral 
system and of the supernatural end part of revelation. […] Hence, the need 
for revelation. Likewise, because an adequate moral theory is centrally 
important for human well-being, and because this knowledge is equally 
difficult to obtain, it is equally important and incumbent that God reveal this 
knowledge to human persons. This is the structural role divine law plays in 
Aquinas’s theory of law.153 

 

 
152 ST, IaIIae, Q91, art4, s. 
153 LISSKA, 1996, p. 135.  



66 
 

 

O “papel estrutural da lei divina” é uma decorrência direta da ontologia tomista, 

segundo a qual a natureza humana obedece à racionalidade divina e advém dos 

arquétipos essenciais da lei eterna, manifestando características disposicionais. Uma 

vez que a origem da lei divina revelada também é a lei de Deus, há uma consonância 

fundamental entre a realidade cognoscível e os mandamentos de Deus expressos na 

Revelação, e seria inconsistente defender que prescrições morais pudessem 

contrariar a lei natural. Do ponto de vista metaético, o jusnaturalismo tomista estrutura-

se, portanto, sobre a ideia de necessidade moral154, e difere, portanto, da metaética 

occamista (a qual apresenta, nesse aspecto, uma estrutura argumentativa muito 

similar à do juspositivismo). Tomás de Aquino e Guilherme de Ockham situam-se em 

polos opostos da discussão travada no diálogo socrático Êutifron: nesta famosa obra 

aporética de Platão, a questão posta por Sócrates é saber se um ato é moralmente 

bom porque os deuses o prescreveram, ou se os deuses prescreveram tal ato por ser 

ele moralmente bom155. Em tal debate, Guillherme de Ockham ocuparia a primeira 

posição, defendendo o que se convencionou chamar de “voluntarismo” ou 

“prescriptivismo divino”: a posição segundo a qual o conteúdo moral das condutas 

prescritas advém unicamente do ato de sua prescrição por parte de Deus. A 

semelhança estrutural com o juspositivismo se baseia na origem da coercibilidade de 

tais prescrições, na medida em que a autoritatividade da lei espiritual ou moral se 

baseia no ato ou procedimento de comando, tal como a lei civil no caso do positivismo 

jurídico156. Tomás, por sua vez, fundamenta a autoritatividade da lei moral na sua 

justificação e enquadramento à consistência da razão da realidade – nesse aspecto, 

vale destacar que, para Tomás, qualquer lei é uma medida da razão157, porquanto a 

razoabilidade é um aspecto indissoluvelmente ligado ao conceito mesmo de “lei” 

(incluindo a divina). Toda lei, portanto, veicula um conteúdo de razoabilidade 

proporcional ao âmbito de sua atuação quanto à ordenação da conduta humana – e a 

 
154 Trata-se de uma necessidade no sentido analítico.  
155 “Presumamos, estimado Êutifron, que é uma única coisa o que é amado pelos deuses e o que é 

piedoso. Logo se o que é piedoso é amado por ser piedoso, também o que é amado o é por seu 
próprio caráter; portanto, se o que é amado pelos deuses o é porque é amado, da mesma maneira 
o que é piedoso o é porque é amado. Mas notas que ocorre de forma bem distinta, já que são duas 
coisas completamente diferentes. E uma é objeto de amor porque se a ama, enquanto a outra o é 
porque sua própria natureza o exige”. PLATÃO. Êutifron, ou Da religiosidade. São Paulo: Nova 
Cultural, 2004. p. 48.  

156 LISSKA, 1996, p. 136. 
157 ST, IaIIae, Q90, art1.  



67 
 

forma principal de razoabilidade manifesta na lei é a justiça. Uma vez que cada 

espécie de lei é pertinente a um âmbito específico, a justiça também se manifesta por 

meio de formas próprias (como fica claro na distinção entre fas e ius, minudenciada 

acima).  

 

 

2.9 A justiça típica da lei civil e o significado focal do direito 

 

 

A consideração de uma justiça designadamente relativa à lei civil, então, 

permite identificar o território específico do direito, evidenciando a essência de uma 

teoria jurídica de Tomás. Nesse aspecto, muito embora tenha por objeto a justiça e 

seu posicionamento na estrutura da ordenação da realidade, o direito não se confunde 

com a moral – ou, melhor dizendo, é possível isolar o direito e seu significado focal a 

partir das relações que, racionalmente, regula. Tal fato torna conceitualmente possível 

distinguir o direito natural do positivo158, e também estabelecer diferenças 

fundamentais entre o direito natural e o direito das gentes159, além de permitir retirar 

no âmbito do direito as leis que regulam relações intersubjetivas que não possuem 

natureza política (uma vez que o direito propriamente dito ocupa-se das relações 

típicas da pólis). Uma justiça assim concebida, portanto, no plano do direito, “ordena 

os atos de todas as virtudes ao bem comum”160, mas também necessita que “haja 

outras virtudes que o ordenem [o homem] imediatamente no que toca aos bens 

particulares [os quais] podem dizer respeito a nós mesmos ou a outra pessoa 

particular”161. Quanto ao indivíduo, porém, a justiça legal também pode ordenar os 

atos dos homens aos seus bens particulares, mas apenas de maneira mediata162. O 

bem do todo, evidentemente, possui prevalência sobre o bem das partes – razão pela 

qual “o Filósofo [Aristóteles] estabelece uma virtude particular para aquilo que diz 

especialmente respeito às relações da vida em sociedade”.163 Esta virtude tendente a 

realizar as relações típicas da sociedade é, no original, apresentada como uma justiça 

 
158 ST, IIaIIae, Q47, art2.  
159 ST, IIaIIae, Q47, art3. 
160 ST, IIaIIae, Q58, art6, s. 
161 ST, IIaIIae, Q58, art7, r1. 
162 ST, IIaIIae, Q58, art7, r1. 
163 ST, IIaIIae, Q58, art8, cor. 



68 
 

particular (“iustitiam particularem”), e faz referência ao conceito de justiça 

distributiva164. 

Sob esse aspecto, a teoria jurídica de Tomás pode ser considerada uma teoria 

“pura”, porque é capaz de isolar um significado focal do direito sem que, para isso, 

seja preciso qualquer outra coisa que não a concepção da justiça política (ainda que 

a considere um elemento essencial). É com essa finalidade que Tomás diferencia, 

inclusive, as relações políticas e as relações familiares, como já havia feito 

Aristóteles165. Ambas refletem relações interpessoais distintas, e só o direito (político) 

regula as relações entre cidadãos iguais e é capaz de manifestar a justiça 

propriamente política. A questão pode parecer trivial, mas possui relação com o cerne 

de uma temática absolutamente premente para o jusnaturalismo na 

contemporaneidade: a precedência entre perspectivas subpolíticas166 e 

superpolíticas167 para a aplicação do princípio do bem comum168. Tal questão possui 

grande relevância para temáticas políticas nas quais é necessário determinar a 

preferência aos indivíduos internos a uma determinada comunidade política ou a uma 

possível comunidade política global, ainda que abstrata. Muitas questões ambientais 

são orientadas por esta dissonância (como a hipótese de controle de emissões de 

poluentes e o aparente conflito com a atividade econômica interna), bem como 

 
164 ARISTÓTELES, 2001, p. 108. O trecho citado por Tomás está em 1130b, 31-33. 
165 “A justiça de um amo para com o escravo e a de um pai para com o filho não são iguais à justiça 

dos cidadãos, embora se assemelhem a ela […]. Portanto, em tais relações não há justiça nem 
injustiça, no sentido político”. ARISTÓTELES, 2001, p. 117. O trecho em questão está em 1134b, 6-
13. 

166 A perspectiva subpolítica do bem comum privilegia as relações interpessoais mais próximas (família, 
amigos) em detrimento do restante da comunidade – como no exemplo, mencionado por Sartre, do 
jovem que reluta entre permanecer com a sua mãe idosa ou juntar-se à Resistência francesa na 
ocupação alemã (SARTRE, Jean-Paul. O existencialismo é um humanismo. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Vozes, 2013. p. 25). Prima facie, não é totalmente claro o porquê de as relações políticas típicas de 
uma comunidade civil sobreporem-se às relações pessoais íntimas na orientação e finalidade das 
condutas das pessoas. 

167 A perspectiva superpolítica, por sua vez, privilegia as relações cosmopolitas do bem comum para 
além da comunidade política – das comunidades políticas em geral, da humanidade, das nações. 
Novamente, não está totalmente claro o porquê de precisarmos limitar a persecução do bem comum 
aos limites da nossa própria comunidade política, fazendo uma acepção entre membros e não-
membros para fins de participação no bem comum. 

168 A respeito da relevância da questão, com ênfase na consideração dos direitos humanos em uma  
perspectiva de justiça global: “A questão, considerando-se que há problemas e conflitos que afetam 
a todos globalmente e para os quais deveria haver uma resposta concertada que levasse a uma 
situação de justiça global, reside, então, no que pode ser considerada uma condição global de 
justiça: o que é o justo global. Trata-se de questão extremamente complexa, porém, como Bragato 
indica acima, qualquer que seja sua resposta, os direitos humanos básicos não devem ter suas 
garantias afetadas: i.e., devem ser preservados” – PINTO, Gerson Neves; LEMOS, Fabrício José 
Rodrigues de. Justiça Global e Direitos Humanos. In: Revista Direitos Fundamentais & 
Democracia, v. 22, n. 2. p. 60. Disponível em: https://revistaeletronicardfd.unibrasil.com.br/index.ph 
p/rdfd/article/view/955. Acesso em: 12 jan. 2025. 



69 
 

problemas jurídicos envolvendo fluxos migratórios de populações (como as ondas de 

refugiados que a Europa vem recebendo nos últimos anos), ou mesmo a 

transcendência da ideia de Estado-nação para a consideração de temas como 

constitucionalismo global e perspectivas transnacionais dos direitos fundamentais169 

– e o juspositivismo, na medida em que é dependente de uma autoridade 

institucionalmente constituída para emprestar força cogente a qualquer norma, parece 

incapaz de fornecer uma resposta juridicamente aceitável. Por esta razão, os 

chamados hard cases raramente são definidos sem recurso a argumentos de natureza 

metaética, e a situação é a mesma quando o que está em jogo é a definição do bem 

comum no embate jusfilosófico entre posições subpolíticas ou superpolíticas. 

A particularidade do problema envolvendo estas perspectivas concorrentes é o 

fato de que elas não são independentes entre si. Se, na tentativa de contornar a 

perspectiva subpolítica, afirma-se que é preciso considerar as relações interpessoais 

em termos de igualdade e imparcialidade e desconsiderar formas especiais de 

relações interpessoais na orientação da conduta e na objetivação do bem comum, 

automaticamente está-se endossando a perspectiva superpolítica (na medida em que 

se afirma, assim, ser razoável transcender as fronteiras da uma comunidade política 

específica). Igualmente, se, na tentativa de contornar a perspectiva superpolítica, 

afirma-se ser preciso considerar com maior atenção as particularidades das relações 

interpessoais especiais (a minha comunidade política em detrimento de outras, por 

exemplo, ou os membros da minha comunidade política em detrimento dos não-

membros), está-se automaticamente endossando a perspectiva subpolítica (na 

medida em que se institui um determinado grau de parcialidade na orientação e 

finalidade das condutas).170  

 
169 Contemporaneamente, teorias de fundamentação dos direitos fundamentais com base no 

neoconstitucionalismo transnacional são competentemente defendidas por Günther Teubner. 
Embora a temática seja riquíssima e muito vasta, nessa questão específica, menciona-se 
pontualmente TEUBNER, Günther. Transnational Fundamental Rights: Horizontal Effect? In: 
Netherlands Journal of Legal Philosophy. v. 40. n. 3. Disponível em: https://www.e 
levenjournals.com/tijdschrift/rechtsfilosofieentheorie/2011/3/RenR_1875-2306_2011_040_003_002 
.pdf. Acesso em: 13 maio 2024. 

170 Esta questão é apresentada por MURPHY (2006, p. 169) como um limiar do jusnaturalismo, para o 
qual ainda não há (na perspectiva do autor) solução aceitável. Murphy menciona, porém, que a 
resolução mais competente parece ser a de Aristóteles, no sentido de que as relações interpessoais 
são fundamentais para a realização do bem comum, de forma que a centralidade do bem comum 
concretizável está necessariamente sujeita ao conhecimento que um cidadão possui de todos os 
outros – o que impõe um limite claro para a expansão da pólis e, ao mesmo tempo, qualifica as 
relações interpessoais como essencialmente políticas (a fim de justificá-las perante uma potencial 
determinação do princípio geral do bem comum). 



70 
 

Por mais complexas que sejam questões dessa natureza, o jusnaturalismo 

tomista busca fornecer um meio de dissolvê-la através do isolamento do significado 

focal do direito nas relações intersubjetivas de cunho político, e ainda com manifesta 

alusão à autoritatividade política da qual um governo civil se vale para instituir leis que 

buscam a expressão da razoabilidade e da proporcionalidade entre cidadãos iguais. 

Tal isolamento orbita ao redor de um conceito muito específico de justiça: o direito 

será a expressão do justo político, e deve se perfectibilizar através da constante 

persecução deste mesmo justo político. Trata-se de uma pretensão perpétua, que 

legitima materialmente a configuração do que é o direito e o que ele pretende ser, 

concretamente, para os indivíduos. 

 

 

2.10 O direito e suas funções institucionais 

 

 

Quanto ao ato de julgar e às funções institucionais da justiça, Tomás tece uma 

série de comentários: o juízo é uma atividade perfeitamente legítima desde que 

exercida nos contornos da autoridade para tal instituída (em um sentido especial e 

diverso do juízo exercido pelos homens em geral quanto às ações que inspiram 

apreciação sobre outrem)171 – na medida em que a própria percepção da justiça como 

objeto último da conduta traz consigo imbricada a possibilidade de avaliar as ações 

humanas enquanto se aproximem ou se distanciem do reto agir. Na definição da 

justiça, a relação do juiz para com a lei escrita é mediada pela lei natural, sempre com 

precedência desta última: 

 

 

Como a lei escrita não dá força ao direito natural, assim também não pode 
diminuir-lhe nem suprimir-lhe a força; pois, a vontade humana não pode 
mudar a natureza. Portanto, se ·a 'lei escrita contém algo contra o direito 
natural, é injusta: e não tem força para obrigar. Pois, só há lugar para o direito 
positivo, quando, segundo o direito natural, é indiferente que se proceda de 
uma maneira ou de outra, como já foi explicado acima. Por isso, tais textos 
não se hão de chamar leis, mas corrupções da lei, como já se disse. E 
portanto, não se deve julgar de acordo com elas.172 

 

 
171 ST, IIaIIae, Q60, art2.  
172 ST, IIaIIae, Q60, art5. 



71 
 

 

A temática proposta por Tomás nesta questão em especial (“Deve-se julgar 

sempre segundo as leis escritas?”) é muito propícia à natureza do direito em si, bem 

como a seu objeto próprio. Investigar os limites da lei positiva e sua vinculação com o 

justo natural é a expressão sintética da contraposição entre juspositivismo e 

jusnaturalismo, bem como de suas diversas manifestações correlatas: a escola da 

exegese, positivistas tradicionais e formalistas em geral, de um lado; e, de outro, a 

escola do direito livre, o realismo jurídico, a retórica jurídica, a jurisprudência173. Villey 

destaca174, quanto a esta contraposição, que Tomás não possui nenhuma pretensão 

propriamente técnico-judiciária ou pragmática ao abordar o tema: o objeto da questão 

não é a contingencialidade jurídica da prática dos juízes, mas a mera exposição 

especulativa da controvérsia entre julgar segundo a lei escrita ou desconsiderá-la caso 

contrarie a lei natural. A conclusão de Tomás repete o que já havia sido mencionado 

na Primeira Segunda Parte da Suma: a lei positiva somente manifestará sua natureza 

essencial se não contrariar preceitos do justo natural – sendo-lhe, portanto, conforme 

ou indiferente. Uma lei injusta, portanto, não é propriamente lei, mas um mero 

arremedo, um simulacro de lei, e sua aplicação exige a equidade de quem julga175. 

Esta perspectiva reposiciona o julgador na sua relação com o direito: seu norte não é 

a lei escrita, mas a justeza natural que ela deveria veicular, pelo que a atitude 

juridicamente plausível de qualquer pessoa é o julgamento do próprio direito segundo 

critérios naturalmente postos pela razão humana176.  

 

 

2.11 Tomás de Aquino e o arcabouço do jusnaturalismo 

 

 

Já se disse acima que Tomás de Aquino representa o paradigma do 

jusnaturalismo no Ocidente. Embora seja claro que o pensamento jurídico de Tomás 

de Aquino não é o cerne de seu trabalho filosófico, o jusnaturalismo tomista representa 

um marco considerável no desenvolvimento da teoria jurídica. O simples fato de 

 
173 VILLEY, 2014, p. 55.  
174 Ibid., p. 57. 
175 ST, IIaIIae, Q60, art5, r2. 
176 ST, IIaIIae, Q60, art5, r1: “Se a lei escrita contém algo contra o direito natural, é injusta: e não tem 

força para obrigar”. 



72 
 

Tomás ter elaborado um compêndio consideravelmente completo a respeito das ideias 

que permeavam o ambiente jurídico da Idade Média é, por si só, suficiente para 

convalidar todo o esforço da Suma Teológica e reconhecer o mérito do tomismo como 

uma importantíssima fonte para a filosofia do direito. Mais que isso: Tomás opera o 

resgate das fontes clássicas, instaura a interpenetração da ontologia e da metafísica 

no universo do direito, promove a readequação de uma jurisprudência laica em uma 

sociedade eclesiástica, e o estabelecimento de um arcabouço teórico para o 

desenvolvimento da teoria jurídica do Ocidente que se seguiria pelos próximos oito 

séculos.  

O pensamento jurídico presente na Suma Teológica representa a condensação 

do pensamento jurídico da Antiguidade e do Medievo. Ainda assim, a clareza e 

completude da Suma permitiram a Tomás instaurar algumas discussões inéditas no 

Direito, bem como conceber uma fundamentação teórica que não se via em Cícero, 

Aristóteles ou Agostinho. As questões colocadas pela Suma Teológica reverberaram 

pelas discussões jurídicas posteriores, criando uma plêiade de temas muito 

significativos e relevantes para a filosofia do direito em geral e para o jusnaturalismo 

em particular.  

O prosseguimento da presente pesquisa abordará algumas questões 

fundamentais do jusnaturalismo contemporâneo – destacando tanto suas raízes no 

jusnaturalismo clássico de matriz aristotélico-tomista quando o desenvolvimento 

teórico que tais questões experimentaram ao longo do percurso da filosofia do direito 

até a contemporaneidade. A perspectiva é investigar como e em que medida o 

tomismo pôde se converter no neojusnaturalismo, e qual é a relevância deste profundo 

alicerce para a teoria do Direito.  

 

 

 

 

 

 

  



73 
 

3 ELEMENTOS DO JUSNATURALISMO CONTEMPORÂNEO 

 

 

As correntes jusnaturalistas contemporâneas, em geral, buscam desenvolver 

os elementos da teoria do direito natural conforme a estruturação matricial que lhe foi 

dada por Tomás de Aquino, bem como das questões teóricas pontuais que sua teoria 

trouxe à luz a partir do enfoque ao jusnaturalismo latente nos pensadores clássicos. 

É, portanto, impossível evitar uma recorrência de questões no jusnaturalismo posterior 

– e, na medida em que o tomismo se revelou como um arcabouço confiável para o 

direito natural (no sentido de revelar uma estrutura interna capaz de lhe conferir 

solidez suficiente), alguns dos desenvolvimentos filosóficos do jusnaturalismo 

pretenderam aprofundar as teses de Tomás, reinterpretá-lo segundo vocabulários 

filosóficos característicos da contemporaneidade ou simplesmente resgatar suas 

premissas – inaugurando, assim, o que se chama de “jusnaturalismo neoclássico”.  

Um dos pensadores mais proeminentes do jusnaturalismo neoclássico é o 

australiano John Mitchell Finnis, cuja obra jusfilosófica está assumidamente centrada 

no tomismo (embora possua o inegável mérito de elastecê-lo e, interpretando-o, 

conferir-lhe uma roupagem adequada ao direito contemporâneo). Tal movimento foi 

crucial para o jusnaturalismo, especialmente tendo em conta o desenvolvimento 

teórico consistente que outras correntes jusfilosóficas experimentaram após o século 

XVIII, e as inevitáveis críticas ao jusnaturalismo decorrentes de sua estrutura 

considerada arcaica, religiosa, excessivamente metafísica, a-científica, historicista e 

até mesmo pueril. O esforço de pensadores como Finnis foi determinante para 

requalificar o jusnaturalismo no quadro teórico da Filosofia do Direito, possibilitando 

sua consideração em posição de igualdade filosófica com qualquer outra corrente de 

pensamento (em especial o juspositivismo da primeira metade do século XX, 

centralizado nas figuras de Kelsen, Bobbio e Hart). A respeito do recrudescimento do 

direito natural:  

 

 

Natural law has for a long time had a bad press. It is supposed to be the sort 
of spooky stuff that Bentham derided when he hooted at natural rights as not 
being just simple nonsense, but “nonsense in stilts”. Oliver Wendell Holmes’s 
own brand of ethical scepticism and legal positivism led him to characterize 
the natural law as a “brooding omnipresence in the sky”, rather like the 
northern lights apparently, but without the lights. […] Recently the experience 



74 
 

of announcing a natural law view has become a little less like removing one’s 
hat and revealing one’s antennae for all to see.177 

 

 

Obviamente, Finnis não é o único a reler a matriz tomista, e a matriz tomista 

não é a única corrente filosófica referente ao direito natural, de maneira que há muitos 

problemas e questões comuns ao grande pool de pensamento jusfilosófico a que se 

costuma chamar “jusnaturalismo”. O objetivo do presente capítulo, então, é fazer 

breves menções e apontamentos de elementos do jusnaturalismo que, embora 

sistematizados por Tomás, foram desenvolvidos ou aprofundados pelas teorias do 

direito natural na contemporaneidade – com o objetivo de, alinhando-se aos objetivos 

gerais e específicos da pesquisa, situar o jusnaturalismo como um possível substrato 

hermenêutico dos direitos humanos em sentido lato. Muito embora a ênfase seja 

direcionada a Finnis, as contribuições de outros autores também são trazidas à 

discussão com o objetivo de reposicionar as questões em um panorama mais amplo.  

 

 

3.1 Jusnaturalismo, moralidade e a definição do Direito 

 

 

O australiano John Finnis é, talvez, o nome mais célebre do direito natural na 

contemporaneidade. Sua vinculação ao tomismo é notória, bem como o fato de ter 

sido aluno de Hart – e de ter, inclusive, escrito sua magnum opus (“Lei natural e 

direitos naturais”) sob sugestão do próprio Hart. A obra de Finnis oscila entre a teoria 

do Direito e a filosofia moral, o que ilustra de modo bastante sintomático a natureza 

mesma do jusnaturalismo enquanto uma relação entre estes dois territórios teoréticos. 

Quanto a tal relação, Robert George argumenta que a perspectiva analítica da teoria 

do direito natural é, ela mesma, a confluência de duas teses178: 1. existem verdades 

morais objetivas (o que se chama de realismo moral); e 2. a verdade de qualquer 

proposição jurídica depende necessariamente da verdade de alguma proposição 

moral correspondente (o que se chama de relacionismo jurídico). Esta intersecção 

entre Direito e moral constituiu o principal objeto das críticas dirigidas ao direito 

 
177 MOORE, 1994, p. 200. 
178 Ibid., p. 202. 



75 
 

natural, precisamente porque a filosofia moral supostamente seria a transposição de 

um obscurantismo religioso ou de uma indeterminação metafísica (sobretudo a partir 

da perspectiva juspositivista). A despeito disso, é a tese do realismo moral que, por si 

mesma, constitui o principal pilar do jusnaturalismo: se é possível teorizar sobre 

filosofia moral de maneira consistente e fiável, por que razão não seria possível fazê-

lo no âmbito do Direito? Se o Direito, enquanto produto da razão voltado à conduta 

humana, não se referir à filosofia moral, a que se referirá então?  

 John Finnis, portanto, busca uma releitura do tomismo que se sustente 

enquanto teoria precipuamente jurídica. A obra “Lei natural e direitos naturais” 

apresenta o panorama geral de seu pensamento, dividindo-se em três partes. A 

primeira delas refere-se à teoria geral do direito, rebatendo as críticas que o 

juspositivismo destina às teorias do direito natural e expondo os caracteres definidores 

do significado focal do que é efetivamente o direito – especialmente tendo como ponto 

de partida a insuficiência das descrições juspositivistas. É na abordagem a esta última 

questão que Finnis expõe a relação indissolúvel entre direito e moralidade para a 

delimitação do que chama de “caso central do ponto de vista legal”179 (ou seja, a 

definição exata e sintética do Direito em contraposição a outras formas de regulação 

da conduta humana ou instituições com escopo similar): 

 

 

A conclusão a que devemos chegar é clara. Se existe um ponto de vista sob 
o qual uma obrigação legal é tratada como, pelo menos presumivelmente, 
uma obrigação moral […], um ponto de vista segundo o qual o 
estabelecimento e a manutenção da ordem jurídica em distinção a uma 
ordem discricionária ou estaticamente consuetidinária são encarados como 
um ideal moral, quando não uma exigência premente da justiça, então tal 
ponto de vista irá constituir o caso central do ponto de vista legal. Pois apenas 
segundo tal ponto de vista é uma questão de suma importância que o direito, 
enquanto distinto de outras formas de ordem social, deva passar a existir e, 
assim, se tornar um objeto de descrição do teórico. […] Se existe um ponto 
de vista segundo o qual a instituição do Estado de Direito e a obediência a 
regras e princípios de direito de acordo com o teor são encaradas como 
requisitos pelo menos presumíveis da própria razoabilidade prática, tal ponto 
de vista é aquele que deve ser usado como padrão de referência pelo teórico 
que descreve as características da ordem jurídica180. 

 

 

 
179 FINNIS, 2007, p. 27. 
180 Ibid., p. 28. No mesmo sentido: “Existe então uma interdependência mútua, embora não exatamente 

simétrica, entre o projeto de descrever os assuntos humanos por meio de uma teoria e o projeto de 
avaliar as opções humanas com o propósito de agir, pelo menos remotamente, de modo razoável e 
bem.” – Ibid., p. 31. 



76 
 

A definição que Finnis empresta ao Direito é, então, estruturalmente muito 

próxima do argumento central da teoria do direito natural: a existência de uma conexão 

interna entre a lei e razões decisivas para a ação humana181. Finnis afirma que não 

se deve definir a lei a partir de condições necessárias e suficientes para a sua 

definição; antes, é preciso identificar casos e instâncias paradigmáticos da lei para 

classificar os sistemas normativos como legais ou não. Apesar de considerar válido o 

ponto de partida de Hart (superior aos juspositivistas tradicionais por considerar a 

perspectiva do observador interno, que orienta a sua conduta pela lei a que se 

submete), critica-o por entender que esta perspectiva é insuficiente se levarmos em 

consideração a motivação para a adequação da conduta – e entende, portanto, que o 

ponto de vista estritamente legal é aquele em que a obrigação legal é considerada, 

para o sujeito, uma obrigação moral. Finnis recorrerá a esta estrutura argumentativa 

por diversas vezes ao longo de sua obra, mas é interessante perceber a maneira 

discreta e quase recalcitrante por meio da qual Finnis aborda noção de “moralidade” 

enquanto componente do Direito em seu significado focal: no trecho citado acima, 

Finnis expressamente a substitui pela noção mais concreta de “razoabilidade prática” 

(a qual representa um conceito central em seu pensamento, da mesma maneira que 

a razão prática desempenha um inequívoco ponto de apoio no pensamento tomista). 

Na condição de instituição social ou objeto de estudo, o Direito seria a interconexão 

destes elementos: 

 

 

Pelo contrário, o interesse da tradição, como o deste capítulo, tem sido 
mostrar que o ato de “fazer” uma lei (seja judicialmente, legislativamente ou 
de qualquer outra maneira) é um ato que pode e deve ser guiado por 
princípios e regras “morais” que essas normas morais são uma questão de 
razoabilidade objetiva, não de capricho, convenções ou mera “decisão”; e que 
essas mesmas normas morais justificam (a) a própria instituição da lei 
positiva, (b) as principais instituições, técnicas e modalidades dentro dessa 
instituição (e.g., separação dos poderes) e (c) as principais instituições 
reguladas e sancionadas pela lei (e.g., o governo, contratos, propriedade, 
casamento, e responsabilidade criminal). O que verdadeiramente caracteriza 
essa tradição é que ela não se contenta apenas em observar o fato histórico 
ou sociológico de que “moralidade” afeta a “lei”, mas, pelo contrário, busca 
determinar quais são realmente os requisitos da razoabilidade prática, tal que 
uma base racional para as atividades dos legisladores, juízes e cidadãos seja 
permitida.182  

 

 
181 MURPHY, 2006, p. 1.  
182 FINNIS, 2007, p. 181. 



77 
 

 

Há, então, uma relação de referencialidade entre o Direito e a moralidade 

objetiva como expressão da razoabilidade prática, de tal maneira que a lei positiva e 

as instituições jurídicas são justamente manifestações diretas dessa referencialidade. 

A teoria da lei natural não se refere apenas à filosofia política ou ao Direito, mas 

também é uma teoria da moralidade ou da razoabilidade prática – na medida em que 

estipula que as razões definitivas para a ação humana residem em alguns bens 

básicos definidos a partir da natureza humana (e em como a razoabilidade prática 

pode perseguir adequadamente tais bens). Esta vertente moral do jusnaturalismo se 

baseia nas seguintes premissas183: 1. há uma noção objetiva e correta do bem 

individual (compreendido como bem-estar individual independentemente dos desejos 

ou satisfações subjetivos do indivíduo em questão); esta tese tem sido defendida por 

diversos jusnaturalistas, desde Aristóteles, e frequentemente endossa bens 

particulares como vida, conhecimento, jogo, etc.184; 2. tal noção objetiva do bem 

individual é cognoscível por qualquer indivíduo racional; e 3. tais bens individuais são 

incomensuráveis entre si, na medida em que seu valor intrínseco é idêntico e 

indemonstrável, muito embora tal afirmação não signifique que não seja possível 

estabelecer relações de preferência entre dois ou mais bens básicos de acordo com 

as circunstâncias. Assim, a filosofia política e o Direito, na perspectiva da teoria da lei 

natural, estabelecem relações entre a lei e as razões para a conformidade da conduta 

e entre a lei e o bem comum; a perspectiva moral da teoria da lei natural versa sobre 

a natureza mesma dos bens persequíveis pela conduta humana.  

Ainda que tal argumentação fatalmente recorra à metaética para fundamentar 

noções como obrigações jurídicas e validade legal, a relação entre ambos os 

territórios teóricos não é biunívoca, nem tampouco de subsunção direta. Uma leitura 

moral do jusnaturalismo fatalmente conduzirá à questão da lex iniusta, abordada no 

capítulo precedente: se moralidade e direito são universos convergentes, em que 

sentido um vincula o outro? Como visto, há duas possibilidades de se responder ao 

problema da lei injusta: ou bem ela perde sua juridicidade (deixando de ser lei), ou 

bem ela perde sua integridade normativa (sendo defectiva); como visto, na perspectiva 

de Kretzmann (bem como de Tomás, e igualmente Finnis) a leitura mais arrazoada é 

a última. Ambas as posições representam, respectivamente, as teses forte e fraca do 

 
183 MURPHY, 2006, p. 7. 
184 Adianta-se, desde logo, que a teoria de Finnis perfila-se precisamente neste sentido. 



78 
 

jusnaturalismo185; e são, ambas, essencialmente jurídicas, na medida em que 

encampam proposições a respeito da natureza da lei e não de seu conteúdo moral 

direto. 

Segundo Murphy186, a tese forte do jusnaturalismo (aquela em que a única lei 

que merece nossa obediência é a que resguarda um padrão mínimo de razoabilidade) 

é equivocada por duas razões: primeiro, este argumento parece transpor um problema 

essencialmente jurídico para a seara da filosofia moral – e seria equivocado pretender 

que juristas se dedicassem, em seu objeto de estudo e trabalho, a digressões morais 

a respeito da validade intrínseca das normas segundo elementos de moralidade187; 

em segundo lugar, o problema da leitura moral forte do jusnaturalismo tornaria a 

questão “excruciantemente desinteressante”, segundo o autor. A tese fraca, por sua 

vez, é perfeitamente capaz de estabelecer uma relação salutar entre Direito e 

moralidade – razão pela qual é endossada por Finnis: 

 

 

Para evitar mal-entendido a respeito do âmbito de nosso assunto neste livro, 
devo acrescentar aqui que os princípios do direito natural, assim entendidos, 
são encontrados não apenas na filosofia moral ou ética e na conduta 
"individual", mas também na filosofia política e na jurisprudência, na ação 
política, nas adjudicações e na vida do cidadão. Pois que esses princípios 
justificam o exercício da autoridade na comunidade. […] E a atenção aos 
princípios, no contexto dessas explanações do direito e da obrigação legal, 
justifica encarar certas leis positivas como radicalmente deficientes, 
precisamente enquanto leis, por falta de conformidade a esses princípios.188 

 

 

Murphy189 menciona, para além do argumento de Finnis, outro possível 

percurso argumentativamente competente para se chegar à tese fraca do 

jusnaturalismo, ligado à funcionalidade da lei. É relativamente comum encontrar 

comparações entre normas jurídicas como regras do jogo, através das quais os 

participantes podem compreender seu funcionamento e orientar sua tomada de 

decisão bem como sua conduta efetiva. Talvez haja, porém, um fator diferenciante 

entre as normas jurídicas e as normas de outras espécies, fator este que talvez tenha 

 
185 MURPHY, op. cit., p. 8. 
186 Ibid., p. 10. 
187 Não sendo demais notar, também, que Tomás de Aquino colocou o problema paradigmático do 

jusnaturalismo no contexto do tratado das leis em geral, e, assim, a discussão desde então 
aparentemente é relativa a uma confusão a respeito do que é, efetivamente, a tese jusnaturalista. 

188 FINNIS, 2007, p. 36. 
189 2006, p. 25. 



79 
 

a ver com a função da lei ou com o conteúdo de suas reivindicações190. Nesse sentido, 

a compreensão da lei como um tipo funcional possa explicitar melhor a relação entre 

lei e moralidade: uma norma define um estado de coisas desejável, logrando atingi-lo 

através da prescrição de uma conduta – definindo a lei não a partir do contexto de sua 

formação ou de suas estruturas constitutivas, mas a partir de sua função no 

atingimento deste estado de coisas desejável.  

É este o argumento de Moore191. Este autor afirma que há diferentes maneiras 

pelas quais a moralidade interpenetra as condições de existência da lei: por exemplo, 

o judicial review e a existência de uma Constituição escrita claramente valorativa 

(embora a ideia central do jusnaturalismo não seja referente a relações pontuais em 

sistemas jurídicos particulares, mas à relação geral da moralidade em si mesma com 

o direito em si mesmo). Quanto à moralidade, o autor considera-a em termos de 

razões para ação humana – ou qualidades que possuem um conteúdo deontológico 

que serve como motivação para a ação; propriedades em sentido moral estrito, mas 

também a persecução de virtudes, bem como a consideração de razões prudenciais 

(senciência, dor, etc). Nesse sentido, a noção de “moralidade” coincide, em termos de 

amplitude, com o conceito de “razoabilidade prática”, havendo três possibilidades 

modais: i. a justiça de uma norma é suficiente para lhe atribuir o status legal; ii. a 

justiça de uma norma é relevante para atribuí-la o status legal; e iii. a justiça de uma 

norma é necessária para atribuí-la o status legal. Trata-se, neste último caso, da noção 

de “necessidade metafísica”, de Saul Kripke – a qual difere da necessidade analítica 

por não depender das convenções da linguagem humana (nesse sentido, é uma 

verdade dependente de como o mundo é: tudo o que for H2O é água, não importa 

qual o conteúdo semântico convencional da palavra “água”). A essência de uma coisa, 

então, não é definida convencionalmente, mas se refere ao que a coisa efetivamente 

é; há teorias para saber o que as coisas são, ao contrário das verdades analíticas, 

cujo processo é de definição. Nesse sentido, a essência de lei necessariamente 

conteria elementos de justiça – e todas as manifestações jurídicas que não guardem 

relação com um conteúdo de justiça perderiam seu status legal: 

 

 

 
190 MURPHY, 2006, p. 28. 
191 1994, p. 288 



80 
 

A natural lawyer should say that the essence of law is such that it includes 
justice, among other things. Necessarily, that is if some system, norm, or 
decision is unjust, it is not legal. Not as a matter of conventional usage of the 
word “law” (analytical necessity); not as a matter of universal social practices 
(contingent necessity); but as a matter of the nature of one of the things that 
exists in the world, namely, law192.  

 

 

A lei, portanto, não seria uma espécie nominal (cuja essência seria dada por 

um conceito convencional) e nem natural (cuja essência seria distinguida por 

determinadas características estruturais-formais); mas sim um tipo funcional. A 

essência da lei seria determinada por suas funções ou finalidades. Tais funções não 

se confundiriam com os efeitos e nem com as características da lei; do mesmo modo, 

as funções que distinguem a lei das demais normas não são quaisquer funções, mas 

as funções focais ou centrais, que efetivamente a constituiriam como a coisa “lei”. E a 

determinação de quais seriam essas finalidades essenciais estaria ligada, em última 

instância, à consideração do objetivo geral do sistema no qual a lei estaria incluída. O 

exemplo utilizado por Moore193 é do coração, cuja função principal é bombear o 

sangue, podendo ser deduzida do fato de que o bombeamento do sangue favorece a 

saúde e sobrevivência humanas, que são tidas como a finalidade global dos órgãos 

humanos – assim, ainda que estejamos falando de um objeto cúbico feito de madeira, 

mas que bombeie o sangue, estaremos falando de um coração (porque sua essência 

é ligada à função que desempenha, e não a características estruturais; é, assim, um 

tipo funcional, e não natural).  

Ora, compreender a lei como um tipo funcional implica em reconhecer que sua 

essencialidade não está adstrita às suas características estruturais (promulgação, 

força cogente derivada do Estado, forma, âmbito de aplicabilidade, etc.), mas se 

relaciona sobretudo com o isolamento de uma determinada finalidade. Nesse sentido, 

certas características, ainda que existentes na lei (como a ideia de sanção, por 

exemplo), não seriam definidoras de sua essencialidade; e, mais importante, a 

universalidade, objetividade ou consenso sobre a finalidade da lei é irrelevante – na 

medida em que a teoria geral do direito, jurisprudence, seria capaz de elaborar teorias 

quanto à essência funcional do direito, assim como a química fez para com o ouro, a 

física fez para com a gravitação universal, etc:  

 
192 MOORE, 1994, p. 200. 
193 Ibid., p. 208.  



81 
 

 

 

There is thus something of a dilemma facing any functionalist jurisprudence 
that has a natural law theory as its conclusion. On the one hand, functional 
jurisprudence seeks some distinctive end that law serves. The very idea that 
law is a functional kind depends on there being some such good that law can 
uniquely serve. That is what allows the functionalist to define law by its 
(functional) ends, and not by its (structural) means. Law cannot have as its 
distinctive good “all things that are good” without ceasing to be a functional 
kind.194  

 

 

Finnis fornece uma hipótese para uma tal finalidade distintiva: o bem comum, 

concebido agregativamente como coordenação das concepções individuais de bem a 

serem perseguidos pela razão prática. Para Finnis, o “bem” distintivo da 

essencialidade do direito está relacionado aos bens básicos (manifestações diretas 

da razoabilidade prática humana, concebíveis através das inclinações naturais). É 

este o objeto da segunda parte de “Lei natural e direitos naturais” – a qual, após bem 

delineada a relação entre o direito e a moralidade, representa a constituição mesma 

de sua teoria e de seus respectivos elementos estruturais. 

 

 

3.2 Bens humanos básicos e natureza humana 

 

 

A frase que dá início à magnum opus de Finnis é a que melhor resume sua 

teoria: “Existem bens humanos que só podem ser garantidos por meio das instituições 

do direito humano e requisitos de razoabilidade prática a que apenas essas 

instituições podem satisfazer”195. O jusnaturalismo que Finnis advoga orbita em torno 

de tais bens e do papel que estes possuem na constituição da essência ou natureza 

humana196 – uma vez que é precisamente a partir deste papel que as instituições 

jurídicas serão orquestradas e operacionalizadas.  

Há, portanto, para Finnis, uma série de bens básicos que determinam os 

princípios basilares da ação humana. Tais bens são, ao mesmo tempo, a expressão 

 
194 MOORE, 1994, p. 223. 
195 FINNIS, 2007, p. 17. 
196 Esta expressão pode apresentar um grau considerável de equivocidade, denunciada pelo próprio 

Finnis. A maneira como Finnis trata a questão será abordada mais adiante. 



82 
 

da natureza humana em um sentido muito específico desvinculado da metafísica, a 

fonte, origem e finalidade da ação humana, o arcabouço elementar de bens a que o 

Direito se destina a perseguir ou preservar, e as condições para aquilo que Finnis 

chamará de florescimento humano – o equivalente à eudaimonia de Aristóteles e à 

beatitudo de Tomás197: 

 

 

E um valor básico também não se encontra no final da escolha, da atividade 
e da vida da pessoa do modo como a culminação de uma performance física 
e o objetivo de um curso definido de ação tipicamente se encontram no final 
da performance ou do curso de ação. Então, "busca" e ''realização" são 
enganosos em suas conotações, e é conveniente dizer que a pessoa participa 
dos valores básicos. Participando deles do modo que escolhe, a pessoa 
espera não apenas o prazer da performance física consumada com sucesso 
e a satisfação de ter completado com sucesso os projetos, mas também a 
"felicidade" no sentido mais profundo e menos comum dessa palavra, no qual 
ela significa, aproximadamente, uma plenitude de vida, um certo 
desenvolvimento enquanto pessoa, um significado para sua existência.198 

 

 

Trata-se de princípios que, justamente por serem basilares, estão imiscuídos 

na ação humana a ponto de não serem sequer percebidos pelos agentes, moldando 

os compromissos, projetos e ações das pessoas de maneira indelével e usualmente 

tácita. Ainda assim, podem ser identificados a posteriori, e, por isso mesmo, eleitos 

pelas pessoas como princípios das suas ações ou elementos que a elas emprestam 

valor, contribuindo para a autorrealização individual e, em última instância, para o bem 

comum (na medida em que sua realização implica automaticamente na realização 

humana): 

 

 

É um juízo reacional a respeito de uma forma geral de bem-estar humano, a 
respeito da realização de uma potencialidade humana. Como tal, tem (de uma 
maneira própria) a peremptoriedade de todos os outros juízos racionais. 
Constitui uma crítica das minhas preferências e aversões passageiras. É 
difícil fazer gato e sapato do princípio prático; posso ignorá-lo ou rejeitá-lo, 
mas reiteradamente virá à minha mente e estará implícito em minhas 

 
197 É curioso notar como cada um desses conceitos expressa, de uma certa forma, uma relação do 

homem para consigo mesmo. Eudaimonia, etimologicamente, remete à ordenação dos daimons, os 
“espíritos interiores”. Beatitudo, traduzido diretamente, remete a “felicidade” – um estado de 
plenitude psicológica interna e autorrealização de si para si. Florescimento, por sua vez, parece 
acrescentar um elemento: a convolação deste estado de plenitude na realização concreta do self, a 
atualização da verdadeira essência em um sentido positivo na existência real.   

198 FINNIS, 2007, p. 101.  



83 
 

deliberações e em meu discurso, apanhando em flagrante minhas 
inconsistências. Para evitá-lo, tenho de ser arbitrário.199  

 

 

A suposição de Finnis é que os bens humanos básicos, enquanto tais, são 

percebidos por intermédio da razão prática como princípios de ação que são bons em 

si mesmos, quer queiramos ou não. Não se trata de princípios morais, no sentido 

estrito da palavra – são, ao contrário, princípios através dos quais é possível fazer 

juízos morais, porquanto são princípios da razão prática. Afirmar que o conhecimento, 

a amizade ou a vida são intrinsecamente bons equivale a afirmar que são dignos de 

se ter, perseguir ou se levar a cabo por si mesmos, e não em decorrência ou 

persecução de algum outro bem ou finalidade. Na leitura de Finnis200, é o que Tomás 

de Aquino pretendeu afirmar ao dizer que o conhecimento é um bonum honestum201. 

Antes de abordar as características próprias dos bens humanos básicos como 

elementos estruturantes da teoria jurídica de Finnis, convém enumerá-los segundo o 

rol apresentado em “Lei natural e direitos naturais”. Tal expediente é suficiente, por si 

mesmo, para trazer automaticamente à luz muitas de suas características enquanto 

“bens humanos básicos” (tanto que Finnis se vale do mesmo expediente).  

Vida. Em primeiro lugar, Finnis elenca o impulso de autopreservação como um 

bem humano básico, digno de ser perseguido por si mesmo. O termo engloba “a 

vitalidade […] que põe o ser humano em uma boa forma para a autodeterminação”202, 

e portanto abrange a preservação e persecução da saúde corporal e mental, bem 

como uma enorme gama de manifestações variáveis. O próprio autor referencia o 

amplo espectro por meio do qual este propósito elementar se manifesta na 

contingencialidade da vida e da conduta humanas: desde o arroubo de um náufrago 

a buscar a sobrevivência imediata até a obrigatoriedade do uso de cinto de segurança 

ou as campanhas governamentais de erradicação da fome ou da obesidade. No 

mesmo sentido, considerando se tratar de um valor humano básico, a preservação da 

vida se orienta também à questão da procriação, formação da família, criação da prole, 

etc.; e deságua em questões ético-jurídicas extremamente relevantes, como o aborto, 

a eutanásia e as uniões homoafetivas. Para algumas dessas questões, Finnis oferece 

 
199 FINNIS, 2007, p. 79. 
200 Ibid., p. 82. 
201 ST, IaIIae, Q90, art2; Q100, art5. 
202 FINNIS, op. cit., p. 91. 



84 
 

respostas diretas203; para outras, não – mais relevante, porém, é a concepção da 

primazia que a ideia de preservação da vida admite enquanto valor humano básico 

nos raciocínios jurídicos elaborados em tais questões. A vida, aí, deixa de ser um mero 

elemento a ser considerado em julgamentos morais ou debates judiciários e passa a 

ser um fator hermenêutico central precisamente por sua condição basilar na 

conformação da natureza humana e da razoabilidade prática.  

Conhecimento. O ímpeto da curiosidade é a expressão da inclinação humana 

para o conhecimento e para o uso da razão. Finnis toma o cuidado de depurar o 

conceito a fim de tornar implícito o qualificativo “especulativo”204, justamente para 

indicar como bem humano básico o conhecimento que é buscado por si mesmo, em 

decorrência de sua legitimidade intrínseca, e não aquele que é perseguido de forma 

instrumental, como meio de consecução para outro fim (como, por exemplo, 

“sobrevivência, poder, popularidade ou um cafezinho mais barato”205). O 

conhecimento é interpretado por Finnis como a expressão direta da racionalidade 

humana, derivando daí sua condição basilar; no entanto, não é encarado da mesma 

forma por todas as pessoas, e o seu valor não nos é inato; ao contrário, é concretizado 

por meio da experiência do ímpeto de perguntar, da conexão entre pergunta e 

resposta, e do deleite advindo das respostas corretas a perguntas particulares206. Do 

mesmo modo, o conhecimento como valor básico pode se materializar de diversas 

formas, desde a busca pelo aprendizado puramente especulativo até o ímpeto à 

fofoca, bem como à priorização da educação na formação cultural de crianças e 

adolescentes, ao desejo por estar atualizado com o noticiário. Trata-se de uma clara 

tendência humana, que é tomada paradigmaticamente por Finnis como exemplo para 

as demais formas de bens humanos básicos.  

Jogo. O termo “jogo” pode ser um tanto equívoco, pelas associações que 

inspira. Não se trata apenas de lazer ou cultura social: em sua descrição, Finnis deixa 

claro que o conceito se refere à pura performance humana autorreferente (no sentido 

de que não tem outro objeto senão a sua realização mesma). O jogo enquanto 

recreação é inegavelmente uma tendência humana, mas também se concretiza em 

 
203 Sobre a questão do casamento monogâmico heterossexual, por exemplo, cf. FINNIS, John. The 

good of marriage and the morality of sexual relations: some philosophical and historical observations. 
In: The American Journal of Jurisprudence. v. 42. 1997. pp. 97–134. Disponível em: https://schola 
rship.law.nd.edu/law_faculty_scholarship/873/. Acesso em: 14 nov. 2024. 

204 FINNIS, 2007, p. 67. 
205 FINNIS, loc. cit. 
206 Ibid., p. 72. 



85 
 

diversas atividades “que não têm qualquer propósito além de seu próprio 

desempenho, e que são desfrutadas por si mesmas”207. O jogo, nessa perspectiva, é 

o puro engajamento humano às atividades que se justificam por sua própria 

performance.  

Experiência estética. A valorização da expressão artística é, para Finnis, 

claramente indicativa de uma tendência natural do ser humano, presente em todas as 

sociedades e em muitas das atividades individuais performadas pelas pessoas – quer 

na condição de produção de arte em suas mais variadas formas, quer na pura e 

simples apreciação da arte para o deleite pessoal. A experiência estética desvela uma 

dimensão particular ao intelecto humano, que institui novas possibilidades de 

representação e compreensão da realidade, bem como, ao mesmo tempo, de 

desvinculação dessa mesma realidade no fluxo da criatividade humana. Trata-se de 

uma atividade original e própria do intelecto do homem208, que o reposiciona no mundo 

e ressignifica sua existência mesma; mais importante, é uma atividade que nos é 

natural, um impulso intrínseco da razão que conduz ao florescimento. Evidentemente, 

manifesta-se de várias formas, desde a alta cultura até a decoração doméstica e o 

vestuário, bem como os esforços governamentais para a implementação de centros 

culturais, museus, feiras literárias, inclusão do estudo da arte no currículo escolar, 

etc.209  

Sociabilidade. Finnis elenca a relação interpessoal salutar como um dos bens 

básicos da existência humana, em uma concepção claramente aristotélica do valor da 

amizade como impulso natural do homem. “[…] Em sua forma mais fraca é realizada 

por um mínimo de paz e harmonia entre os homens, passa por todas as formas de 

comunidade humana e vai até sua forma mais forte, no desabrochar de uma amizade 

 
207 FINNIS, 2007, p. 92. 
208 Parece cabível, aqui, a relação com o conceito kantiano de sublime: algo que transcende a 

capacidade sensível do indivíduo, levando-o a uma experiência que ultrapassa os limites da razão 
e despertando um sentimento de grandeza e profunda admiração. A capacidade de percepção do 
sublime é inerente à subjetividade racional do homem; há, aí, uma relação com a razão pura: as 
categorias são postas à prova no sublime, pois lidam com o infinito, o infinito incompreensível, e 
aquilo que excede os limites da experiência sensível. Nesse sentido: “O sublime é o que é 
absolutamente grande, seja em natureza, arte ou pensamento, e que desperta no espírito uma 
elevação acima de todos os limites sensíveis, impondo respeito e admiração” – KANT, Immanuel. 
Observações sobre o sentimento do belo e do sublime. São Paulo: Editora Unesp, 2007. p. 32. 

209 Em uma leitura que enfatize este valor humano básico, seria talvez possível chegar-se à conclusão 
de que a arte e a experiência estética eventualmente constituem um domínio no qual a posição de 
Finnis mais claramente se opõe a teorias consequencialistas, como o utilitarismo. Por um lado, o 
bem que a experiência estética produz é muito difícil de ser materializado exteriormente ou 
quantificado (embora todos os bens assim o sejam, segundo Finnis (2006, p. 116); por outro, trata-
se de um bem inato, intrínseco, valorável por si mesmo.  



86 
 

verdadeira”210, sendo que uma tal amizade verdadeira constitui um estado de coisas 

valorável por si mesmo e intrinsecamente bom. A amizade é especialmente relevante 

para a teoria finnisiana por se constituir como o fundamento do bem comum, na 

medida em que é o princípio prático da conduta que estabelece o liame intersubjetivo 

que viabiliza a cooperação entre os homens, a persecução e consolidação de 

objetivos comuns e a autopercepção no âmbito das comunidades (incluindo a 

comunidade política211). Para além disso, a relevância da amizade no pensamento de 

Finnis se justifica como o elemento básico da relação do indivíduo com o fundamento 

metafísico da realidade trazido na terceira parte de “Lei natural e direitos naturais” – a 

qual aparece no contexto da obra como um aparte para sustentar a integridade de sua 

teoria com recurso à transcendência e à ontologia212.  

Razoabilidade prática. Para Finnis, a razão prática reveste-se de uma série de 

caracteres peculiares. Aliás, para o neojusnaturalismo em geral, a questão da 

razoabilidade prática assumiu uma importância teórica fundamental, uma vez que foi 

objeto de uma série de desdobramentos desde Aristóteles e Tomás (desenvolvendo-

se, posteriormente, como um pressuposto de operacionalização de uma série de 

conceitos jurídico-políticos, como a questão da punição, da conformidade à lei, da 

percepção do bem comum, etc.). Para Finnis, a razoabilidade prática admite duas 

facetas principais. Em uma delas, como valor humano básico, representa a 

autodeterminação apta a viabilizar o florescimento por meio da realização pessoal e 

da concretização individual do projeto de vida ao qual a pessoa se engaja por 

intermédio de suas escolhas – o caractere racional desta autodeterminação é 

evidenciado quando tais escolhas se valem da utilização eficiente da inteligência213 

para a composição de estados de coisas no mundo que sejam desejáveis segundo o 

propósito eleito para a própria existência (o que se desvela em uma satisfação interna, 

 
210 FINNIS, 2007, p. 93. 
211 FINNIS, op. cit., p. 145. 
212 Ibid., p. 386: “Os requisitos da razoabilidade prática (que geram nossas obrigações) têm um ‘ponto’ 

além de si mesmos. Esse ponto é o jogo de cooperação com Deus. Sendo jogo, esta cooperação 
não tem qualquer ponto além de si mesmo, a menos que queiramos dizer que Deus é tal ‘ponto’ 
ulterior. Em analogia com a amizade- humana, podemos ser capazes de dizer isso, mas apenas em 
um sentido especial, restrito. Pois se simplesmente disséssemos que agimos no interesse de Deus, 
iríamos sugerir que Deus de alguma forma precisa de nós, precisa da criação, do sucesso da 
criação, de alcançar o propósito criativo”. 

213 Ibid., p. 93. 



87 
 

advinda da harmonia consigo mesmo e a paz de espírito decorrente214) e da 

autenticidade das ações humanas (produto, assim, da autodeterminação e da 

liberdade racional215). Na segunda faceta, a razoabilidade prática se constitui como o 

arcabouço estruturante dos sistemas jurídico-políticos, apondo exigências para que 

tais sistemas sejam operados de maneira consistente, justa e (com o perdão da 

redundância), razoável. Em última instância, esta perspectiva da razoabilidade prática 

refere-se à associação que Tomás de Aquino faz entre o conceito de lei216 e a 

pertinência à razão: a norma é um produto da razão humana, e, como tal, está 

essencialmente vinculada aos caracteres dessa mesma razão. Esta questão será 

tratada mais adiante. 

Religião. A expressão “religião” é assumidamente insatisfatória, segundo o 

próprio Finnis. Embora não haja essa menção por parte do autor, talvez o conceito 

pudesse ser mais bem exprimido por intermédio das expressões “espiritualidade” ou 

“experiência metafísica”: a relação do homem com a ordem superior à realidade 

concreta. É preciso notar, para evitar falsas interpretações do pensamento finnisiano, 

que esta relação pode ser, inclusive, negativa: a rejeição da existência de uma tal 

supra-ordem, a indiferença para com ela, sua relativização, etc. O pano de fundo 

relevante aqui é que a experiência metafísica (espiritual, religiosa) é intrínseca à 

existência humana na medida em que se manifesta como uma tendência ou impulso 

forçoso; um ímpeto de se colocar defronte a essa supra-realidade, reposicionar-se 

diante dela ou pôr a si mesmo em contraposição a ela217. Vale dizer, novamente para 

evitar interpretações equivocadas do pensamento finnisiano, que este aspecto do bem 

humano não está relacionado com qualquer ordem de moralidade que deva ser 

transposta para o território da lei, ou com um modelo moral que deve ser espelhado 

na legislação. Trata-se apenas de uma disposição intrínseca ao homem que, 

 
214 FINNIS, 2007, p. 93. Impossível deixar de ressaltar a similitude da “harmonia consigo mesmo” com 

a ideia de eudamonia enquanto ordenação dos daimons, “espíritos internos” (cf. nota de rodapé 197, 
acima). A relação deste aspecto da razoabilidade prática com o florescimento humano é, assim, 
evidente.  

215 Há, aqui, um elemento kantiano da concepção racional da subjetividade: o sujeito somente se 
constitui como ser racional na medida em que se torna a sua própria causa legislativa. A esse 
respeito, cf. KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Rio de Janeiro: 
Editora PUC-Rio, 2015. p. 72. 

216 ST, IaIIae, q90, art4. Cf. tópico 2.1, acima. 
217 “Mas é razoável negar que é, ao menos, peculiarmente importante ter pensado de modo razoável e 

(onde possível) corretamente sobre essas questões das origens da ordem cósmica, da liberdade 
humana e da razão – qualquer que venha a ser a resposta para essas perguntas, e mesmo que as 
respostas tenham de ser agnósticas e negativas?” – FINNIS, 2007, p. 95. 



88 
 

independentemente da forma como se manifesta, situa-o no curso de sua experiência 

concreta e, portanto, encaminha-o para o florescimento: 

 

 

E um valor básico também não se encontra no final da escolha, da atividade 
e da vida da pessoa do modo como a culminação de uma performance física 
e o objetivo de um curso definido de ação tipicamente se encontram no final 
da performance ou do curso de ação. Então, "busca" e ''realização" são 
enganosos em suas conotações, e é conveniente dizer que a pessoa participa 
dos valores básicos. Participando deles do modo que escolhe, a pessoa 
espera não apenas o prazer da performance física consumada com sucesso 
e a satisfação de ter completado com sucesso os projetos, mas também a 
"felicidade" no sentido mais profundo e menos comum dessa palavra, no qual 
ela significa, aproximadamente, uma plenitude de vida, um certo 
desenvolvimento enquanto pessoa, um significado para sua existência.218 

 

 

Para ilustrar e bem delimitar esta relação, Finnis cita inclusive Sartre e a relação 

que este estabelece entre a negação de uma ordem metafísica e a autenticidade e 

autorresponsabilidade daí decorrentes219 - sendo evidente que qualquer outra 

concepção espiritual ou metafísica conduzirá a formas diferentes de autenticidade e 

responsabilidade pessoal (e é justamente aí que reside o aspecto de “bem básico” 

que Finnis pretende destacar na religião). 

Finnis não pretende que o rol de valores básicos acima seja exaustivo, e se 

mostra ciente do fato de que outros autores que trataram da mesma questão 

chegaram a listas diferentes desta220. O que importa, segundo Finnis, é fixar tais bens 

na base de uma teoria que pretenda estabelecer uma relação direta entre a lei e a 

conduta humana: 

 

 

Ainda assim, me parece que esses sete propósitos são a totalidade dos 
propósitos básicos da ação humana, e que qualquer outro propósito que você 
ou eu pudéssemos reconhecer e buscar acabariam por representar, ou ser 
constituídos de alguns aspectos de alguns ou de todos eles. […] Mais 
importante do que o número preciso e a descrição desses valores é em que 
sentido cada um é básico. Em primeiro lugar, é igualmente evidente por si 
mesmo que cada um é uma forma de bem. Em segundo lugar, nenhum pode 
ser analiticamente reduzido a meramente um aspecto de qualquer um dos 
outros, ou a ser meramente instrumental para a busca de qualquer um dos 

 
218 FINNIS, 2007, p. 101. 
219 Ibid., p. 95.  
220 “Não há qualquer magia no número sete, e outros que refletiram a respeito dessas questões 

apresentaram listas ligeiramente diferentes, em geral um pouco maiores” – Ibid., p. 97. 



89 
 

outros. Em terceiro lugar, cada um, quando nos concentramos nele, pode ser 
encarado de modo razoável como o mais importante.221 

 

 

Assim, um bem é considerado um valor humano básico primeiramente pela 

autoevidência. A argumentação de Finnis a favor de uma gama de bens irredutíveis 

que fundamentam a totalidade da conduta humana não pretende apresentar um 

fundamento exaustivamente lógico para se chegar aos bens básicos – afirma, no 

entanto, a relativa segurança e universalidade que uma análise antropológica 

consistente é capaz de prover para a investigação a respeito dos bens fundamentais 

da ação humana. Para fundamentar tal alegação, Finnis afirma ser este também o 

método de Aristóteles e Platão222, e afirma também que a suposta inexatidão da busca 

por valores humanos universalmente aceitos é desmentida por estudos empíricos 

conduzidos por antropólogos de campo e por filósofos que se valeram de suas 

pesquisas. Segundo Finnis, tais estudos “nos permitem fazer algumas alegações bem 

seguras” 223 no sentido de que todas as sociedades humanas, independentemente de 

seu status de organização social ou nível de estruturação jurídico-normativa buscam 

proteger certos bens ao proibir o homicídio, restringir de alguma forma a atividade 

sexual, valorizar a procriação, a união afetiva, a educação dos jovens, a busca por 

conhecimento especulativo, metafísico ou teórico, a busca por critérios mínimos de 

justiça e de estabilidade social em suas instituições, a concepção da propriedade, do 

patrimônio, da cooperação social, da amizade, da religião, etc. Finnis sustenta haver 

um escopo mínimo de juízos básicos de valor que se manifestam concretamente de 

maneira universal nas sociedades humanas, e que por isso mesmo representam a 

conversão de inclinações ou impulsos que são naturais ao homem em formas básicas 

correspondentes de bens humanos224.  

 
221 FINNIS, 2007, pp. 97-98. 
222 Nesse sentido: “Por trás do princípio cardeal do método de Aristóteles no estudo dos assuntos 

humanos - ou seja, que os conceitos devem ser selecionados e empregados substancialmente como 
são usados na prática pelo spoudaios (o homem maduro dotado de razoabilidade prática): vejaXII.4, 
adiante está o argumento de Platão (República IX: 582a-e) de que o amante da sabedoria pode 
entender as preocupações do homem de caráter distinto, enquanto que o inverso não é verdadeiro; 
em outras palavras, as preocupações e o entendimento do homem maduro e razoável fornecem 
uma base empírica melhor para a exposição reflexiva dos assuntos humanos; veja também Rep. III: 
408d-409c.” – FINNIS, 2007, p. 28 (nota de rodapé 37 no texto original). 

223 FINNIS, 2007, p. 89. 
224 Aparentemente, há aí uma premissa implícita: é próprio da lei preservar ou efetivar ou promover o 

bem humano – decorrência direta do chamado “primeiro preceito da razão prática”: o bem deve ser 
buscado e o mal, evitado. Ora, se a lei é um produto da razão humana, é de se esperar que reflita 

 



90 
 

A autoevidência dos valores humanos básicos, dizíamos, não se dá em um 

nível precipuamente lógico – como no caso das Leis do Pensamento (o Princípio do 

Terceiro Excluído, o Princípio da Não-contradição e o Princípio da Identidade) que 

fundamentam a lógica clássica e são autoevidentes porque tautológicos; tampouco 

em um nível de trivialidade correspondente a afirmações como “o todo é maior do que 

suas partes”. Trata-se de uma autoevidência concebida sobretudo como 

indemonstrabilidade, como impossibilidade ou inviabilidade de sua demonstração 

teórica (precisamente porque são intrinsecamente pressupostos na conduta humana): 

 

 

Part of what makes a proposition self-evident is that it cannot be derived from 
some more foundational proposition; thus, “self evident” is here the opposite 
of “provable”. However, while self-evident propositions cannot be proven, they 
can be supported by consistent observational data and by dialectical 
arguments.225 

 

 

Assim, os bens humanos são autoevidentes precisamente porque não são 

passíveis de demonstração lógica, e são “básicos” porque não derivam sua validade, 

importância ou valor de nenhum pressuposto que lhes anteceda. Nas palavras de 

Finnis: “Neste ponto de nosso discurso (ou meditação privada), a inferência e a prova 

são deixadas para trás (ou para mais tarde), e a forma apropriada de discurso é: ‘... é 

um bem, em si mesmo, não acha?”226. É possível, então, comparar uma tal 

autoevidência com alguns elementos do raciocínio teórico que estruturam nosso 

pensamento especulativo sem que, para isso, demandem qualquer espécie de 

demonstração: 

 

 

[…] opor-se a eles é tornar-se inelegível para a busca do conhecimento, e 
negá-los é tão totalmente desarrazoado quanto possível. Sob todos esses 
aspectos, os princípios de racionalidade teórica são evidentes por si mesmos. 
E é sob esses aspectos que estamos afirmando que o princípio prático básico 
de que o conhecimento é um bem a ser buscado é evidente por si mesmo.227  

 

 
de maneira consistente o conteúdo ou a estrutura dessa mesma razão própria do homem (a qual se 
expressa por meio da concretização dos impulsos naturais próprios da razão prática). 

225 BIX, Brian. Jurisprudence: theory and context. 7. ed. Londres: Thomsom Reuters, 2015. p. 108. O 
trecho em questão comenta precisamente o pensamento de Finnis. 

226 FINNIS, 2007, p. 91. 
227 Ibid., p. 76. 



91 
 

 

A postura de Finnis para justificar a natureza da autoevidência de que são 

dotados os bens humanos básicos, a despeito dos esforços do autor para esclarecer 

a natureza dessa indemonstrabilidade, não está imune a críticas. Uma leitura analítica 

deste ponto do argumento finnisiano poderia afirmar que a determinação categórica 

da indemonstrabilidade dos bens humanos fundamentais está perigosamente próxima 

de constituir um argumento ad hoc inserido arbitrariamente para justificar 

pressupostos subjetivos228, ou mesmo tradições consolidadas229 – e, assim, revelar 

uma vulnerabilidade no pensamento de Finnis. É possível presumir, porém, que o 

próprio Finnis estava ciente desta possibilidade quando formulou o argumento, e por 

isso claramente insistiu em um viés dialético-empírico (e não lógico) da correlação. 

A segunda característica própria dos valores humanos básicos, segundo Finnis, 

é a sua irredutibilidade: a característica segundo a qual nenhum deles pode ser 

fragmentado, reduzido, subsumido ou considerado como meio para a consecução de 

outro. Bens humanos básicos não são instrumentais, tampouco meios para o 

atingimento de outras finalidades; e justamente por isso a relação que é estabelecida 

com o florescimento humano se dá em um nível de fundamentalidade (ou seja, seu 

valor intrínseco está em relação direta com o bem do homem). Pela mesma razão, 

não há relação de hierarquia possível entre eles, e cada um deles pode ser encarado, 

individualmente, como um fim em si mesmo absolutamente eficaz para a plena 

realização humana. É possível afirmar, então, que a realização de qualquer dos bens 

básicos individualmente considerado é condição suficiente para o florescimento 

humano, e a realização de algum deles é condição necessária para o mesmo 

florescimento.  

Há algumas peculiaridades do ponto de vista da subjetividade, porém. Bens 

humanos básicos são valiosos por si mesmos independentemente dos desejos, 

apetites ou tendências individuais para valorizá-los pessoalmente. Inclusive, a mesma 

 
228 Cf. RIOS, Roger Raupp. Democracia, direitos humanos e direito natural: crítica à tese de John Finnis 

sobre o casamento homossexual. In: Publicum. v. 4. n. 2. 2018. pp. 11-36. Disponível em: https://ww 
w.e-publicacoes.uerj.br/publicum/article/view/38629/27119. Acesso em: 26 nov. 2024. 

229 Nesse sentido, a crítica de Alasdair MacIntrye:  “Once again the narrative phenomenon of embedding 
is crucial: the history of a practice in our time  is generally and characteristically embedded in and 
made intelligible in  terms of the larger and longer history of the tradition through which the  practice 
in its present form was conveyed to us; the history of each of our  own lives is generally and 
characteristically embedded in and made intelligible in terms of the larger and longer histories of a 
number of traditions.” MACINTYRE, Alasdair. After Virtue: A Study in Moral Theory. 3. ed. Notre 
Dame: University of Notre Dame Press, 2007. p. 222. 



92 
 

independência entre valor e desejo se manifestaria no plano da universalidade: ainda 

que todos estivessem absolutamente descomprometidos com determinado bem, ou 

optassem por não o implementar em nenhuma de suas condutas, ele seria ainda 

assim um bem digno de ser buscado, na medida em que expressa um princípio da 

razão. É precisamente neste sentido que Aristóteles formula o primeiro princípio da 

razão prática: “bem é o que todas as coisas desejam” – Segundo Finnis, Tomás 

comenta que a afirmação de Aristóteles não é a de que há um só bem ao qual todas 

as coisas tendem, mas apenas uma concepção geral de bem, precisamente na 

medida em que “desejar”, aí, significa “tender a”. Tal “tendência” pode ser 

inconsciente, instintiva, volitiva ou consciente, dependendo de quem a manifesta230. 

Tal é o caso porque os bens humanos básicos possuem uma relação indelével 

com tendências naturais próprias ao ser humano. A percepção de juízos valorativos 

básicos universalmente aceitos explica as inclinações humanas em algo muito 

próximo do que se convencionou chamar “natureza humana”, e a concretização de 

tais valores é o fundamento para a realização de juízos éticos – é por isso que não se 

está tratando de valores morais que sejam universais. As instituições, iniciativas e 

formas de cultura humanas, em geral, se fundamentam na persecução e têm por 

propósito a realização de tais princípios: uma realização constante, perene e, acima 

de tudo, inexaurível (no sentido de que nunca há, propriamente, um atingimento 

definitivo de tais bens). A noção tradicional de “natureza humana” nesse raciocínio 

seria imprópria. Finnis considera a existência de outros ímpetos “naturais”, como a 

crueldade gratuita e o egoísmo (elementos que fundamentaram outras teorias jurídico-

políticas, como o contratualismo hobbesiano). No entanto, observa que tais 

inclinações não se referem a algo que seja evidentemente bom (como, p. ex., a vida 

humana), embora possam referir-se a eles em uma lógica de exclusividade ou 

inversão – ou seja, a desconsideração egoística dos bens fundamentais alheios ou a 

contraface direta destes mesmos bens231. 

Todavia, a compreensão do conjunto de bens humanos básicos como 

inclinações humanas suscita questionamentos quanto ao tipo de relação que Finnis 

pretende estabelecer com a noção de “natureza humana”, bem como das 

consequências que esta relação projeta na ontologia que fundamenta o argumento 

 
230 A esse aspecto, conferir em FINNIS, 2007, p. 84, a nota de fim III.5 – em especial, a correlação com 

a metafísica em detrimento da ética.   
231 FINNIS, op. cit., p. 96. 



93 
 

finnisiano. Foi dito, acima, que o pensamento jusnaturalista de Tomás de Aquino está 

erigido sobre uma base precipuamente ontológica, posto se basear na 

perfectibilização da natureza humana de uma forma disposicional, orientada segundo 

a operação concatenada entre a causa formal e a causa final. Ora, embora haja 

diferenças sensíveis, a descrição e enumeração dos bens humanos básicos de Finnis 

parece manifestar uma relação bastante próxima com as considerações de Tomás a 

respeito dos aspectos da lei natural em nós, humanos: em primeiro lugar, a 

preservação da vida e da própria existência; em segundo lugar, a criação e proteção 

da prole; em terceiro, os aspectos propriamente concernentes à razão humana, ou 

seja, a busca da verdade, do conhecimento sobre Deus e da vida em sociedade232. 

Esta temática se torna especialmente relevante a partir de uma leitura voltada a um 

viés ontológico do argumento de Finnis – porque, em última instância, tal leitura 

fatalmente desaguará na questão da falácia naturalista. Essa discussão representa 

um problema filosófico consideravelmente relevante para o jusnaturalismo como um 

todo, na medida em que é uma questão referente ao fundamento lógico das teorias 

do direito natural. Evidentemente, Finnis não a ignorou, e tampouco foi poupado de 

receber ataques de críticos quanto à sua solução para a problemática; do mesmo 

modo, os críticos de Finnis também voltam suas atenções a ela. O próximo tópico 

cuidará deste tema (orbitando, em atenção à pertinência temática do presente 

trabalho, ao redor das interpretações que Finnis e seus críticos emprestam a Tomás). 

 

 

3.3. Lei natural, natureza humana e a falácia naturalista 

 

 

A falácia naturalista consiste na inferência de fatos para normas – ou, dito de 

outra maneira, na implicação lógica feita a partir de proposições factuais para 

proposições normativas. Trata-se de um non sequitur, uma dedução ilícita, na medida 

em que os âmbitos proposicionais de ambas as categorias de afirmações são 

diversos. De modo simples, de uma afirmação sobre um ser não se pode derivar um 

dever-ser; ou, de um é não se segue um deve. A formulação do problema é 

 
232 ST, IaIIae, Q94, art2, s. 



94 
 

tradicionalmente atribuída a Hume, em um excerto citado pelo próprio Finnis ao 

abordar a questão: 

 

 

Em todo sistema de moralidade que já encontrei até agora, sempre percebi 
que o autor procede, por algum tempo, do modo costumeiro de raciocinar e 
estabelece a existência de um Deus, ou faz observações a respeito dos 
assuntos humanos; quando de repente fico surpreso ao descobrir que, em 
vez das cópulas usuais entre proposições, é e não é, não encontro qualquer 
proposição que não esteja conectada com um "deveria" ou um "não deveria”. 
Essa mudança é imperceptível; mas tem, no entanto, consequência definitiva. 
Pois como esse deveria, ou não deveria, expressa alguma nova relação ou 
afirmação, é necessário que seja notado e explicado; e, ao mesmo tempo, 
que uma razão seja dada para o que parece ser totalmente inconcebível, qual 
seja, como essa nova relação pode ser uma dedução a partir de outras que 
são totalmente diferentes dela […] esse pequeno cuidado […] nos permitirá 
ver que a distinção entre vício e virtude não é baseada apenas nas relações 
entre os objetos nem é percebida pela razão.233 

 

 

O trecho é bastante famoso, e absolutamente determinante para a filosofia 

moral ocidental posterior234. No contexto do jusnaturalismo, sua relevância é 

inconteste: uma vez que há uma relação direta entre Direito e moral, a estruturação 

dinâmica dessa relação seria dada pela conjugação entre proposições deontológicas 

e proposições factuais (referentes, por sua vez, a constatações a respeito da natureza 

humana em perspectivas metafísicas, antropológicas, especulativas, etc.). Assim, se 

esta relação se estrutura em uma inferência ilícita, todo o argumento jusnaturalista 

estaria automaticamente refutado ou, no mínimo, seriamente comprometido em 

decorrência de uma deficiência lógica intrínseca. 

É por essa razão que Finnis se dedica expressamente ao tema. No capítulo II 

de “Lei natural e direitos naturais”, Finnis toma o cuidado de analisar o contexto geral 

no qual Hume elaborou o argumento e expôs a falácia lógica, bem como os 

desenvolvimentos e o impacto que tal exposição trouxe para a filosofia moral que se 

seguiu ao fim da modernidade235; mesmo assim, dedica-se a abordar frontalmente o 

problema filosófico (no mesmo livro e também em outros textos). Uma vez que a teoria 

finnisiana busca seu fundamento no jusnaturalismo tomista, a questão recai 

 
233 HUME apud FINNIS, 2007, p. 48. 
234 “[…] it is important to recall that from the time of Hume, the fact/value dichotomy has been accepted 

as nearly axiomatic in English-language philosophy. The Humean influence has been directive in 
determining the limits of analytic meta-ethics” – LISSKA, 1996, p. 75. 

235 FINNIS, 2007, pp. 49-58. 



95 
 

precisamente na inflexão entre a concepção da natureza humana como um conjunto 

de elementos disposicionais tendentes à realização do bem e a conversão de uma tal 

concepção ontológica em um sistema jurídico-normativo que se pretende uma 

ordenação da conduta humana em sentido amplo. Ora, a própria expressão “lei 

natural” poderia inclusive, no escopo de tal problemática, sintetizar esta inferência 

ilícita: uma ordenação da conduta humana que se baseia principalmente em sua 

natureza ontológica (ou seja, uma passagem ilegítima do é para o deve)236. A validade 

da chamada lei de Hume é, também, inconteste: este tipo de inferência é, de fato, 

logicamente inconsistente. Assim, enquanto outros teóricos buscam conciliar o 

jusnaturalismo tomista com a questão da falácia naturalista, o esforço de Finnis é 

defender uma leitura de Tomás que seja capaz de contorná-la, no intuito de preservar 

a estrutura interna do jusnaturalismo de matriz neotomista. A discussão entre Finnis e 

seus críticos é riquíssima, e desvela uma série de elementos interessantes.  

A leitura tradicional da perspectiva ontológica do jusnaturalismo tomista é a de 

que as características disposicionais inerentes à essência do homem constituiriam 

aquilo que se chama tradicionalmente de “natureza humana”; assim, a percepção da 

lei natural envolveria necessariamente a compreensão destes caracteres 

disposicionais – os quais se revelariam por meio de inclinações naturais próprias do 

ser humano, apreendidas de maneira empírica ou antropológica. Em um vocabulário 

filosófico de matriz aristotélica, pensar a natureza humana como um conjunto de 

características disposicionais equivale a depositar na ontologia a relação entre a 

causa final e a causa formal do ser humano – pressupondo a atualização ou 

concretização dinâmica do conjunto de caracteres que, integrando o conceito 

metafísico de essência humana, tendem a se realizar. Como dito anteriormente, uma 

tal concepção de essência é diametralmente diferente de um conjunto de 

propriedades estáticas, de maneira que aquilo que se chama comumente de “natureza 

humana” se trata, sob este ponto de visa, de um conjunto de elementos que, à medida 

que se concretizam, atualizam e realizam o indivíduo. O bem humano, então, está 

diretamente relacionado com a estrutura da pessoa humana, e compreender esta 

estrutura de maneira dinâmica em termos de realização das propriedades 

disposicionais sustenta a noção de teleologia na metafísica aristotélico-tomista: 

 
236 Finnis, inclusive (2006, p. 46), afirma que essa questão linguística, conceitual ou de simples 

nomenclatura é uma das principais razões pelas quais o jusnaturalismo é tão frequente e 
veementemente acusado de perpetrar a inferência ilícita do ser para o dever-ser. 



96 
 

 

 

In the Summa Theologiae and in his Commentary on the Nicomachean Ethics, 
Aquinas does not separate his legal and moral inquiries. Rather, his moral 
theory — on which his legal theory depends — is developed from his 
metaphysical analysis of the human person. Hence, Aquinas’s moral theory is 
a second order philosophical inquiry, grounded on the development of a 
dispositional view of the human essence. This is a second order inquiry 
because it follows upon an analysis of the ontological theory of human 
essence or human nature. Without the metaphysical theory of the human 
person — the philosophical anthropology — it would be impossible to 
articulate the demands of the moral theory.237 

 

 

De acordo com Lisska, então, a ontologia tomista colocaria a metaética em um 

Segundo nível de análise: “both the normative ethical theory and the meta-ethical 

theory depend upon a prior account of human nature”238. Postas as questões dessa 

maneira, parece compreensível que o jusnaturalismo seja acusado de violar a lei de 

Hume – e, de fato, é esta uma das imagens mais correntes que o senso comum teórico 

atribui ao direito natural.  

Finnis enfaticamente afirma que não é necessário ao teórico do direito natural 

superar a lei de Hume e demonstrar a possibilidade de derivação de normas a partir 

de fatos239. A interpretação finnisiana do jusnaturalismo tomista é diametralmente 

oposta à leitura de Lisska, e se fundamenta em uma perspectiva precipuamente 

epistemológica: Tomás teria afirmado de maneira clara que os primeiros princípios da 

lei natural (“que especificam as formas básicas do bem e do mal e que podem ser 

adequadamente apreendidos por qualquer um que tenha atingido a idade da razão (e 

não apenas pelos metafísicos”240) são evidentes por si mesmo – e, por conseguinte, 

indemonstráveis. É impossível, segundo Finnis, inferi-los a partir de outros princípios 

especulativos, afirmações factuais ou proposições metafísicas sobre a natureza 

humana, quer teleológicas, quer deontológicas. Os primeiros princípios da lei natural 

são pré-morais, concebíveis a partir da operação do intelecto, expressão direta da 

razoabilidade, mas inegavelmente não-derivados de coisa alguma. 

 
237 LISSKA, 1996, p. 69. 
238 LISSKA, loc. cit.  
239 FINNIS, 2007, p. 44. “Essa resposta”, afirma ele, “sem dúvida provocará insatisfação generalizada. 

[…] A objeção correspondente e mais popular a todas as teorias do direito natural também tem de 
ser abandonada, e toda a questão o direito natural tem de ser examinada de novo por muita gente” 
– FINNIS, loc. cit.  

240 FINNIS, loc. cit.  



97 
 

 

 

The first principles of practical reason are 'indemonstrable' and 'self-evident'. 
[…] Aquinas firmly holds that they are understood by what he calls 'induction' 
of principles, by which he means insight into data of experience (data 
preserved, after the direct experience, in the memory). 'To reach a knowledge 
of them […] we need sensory experience and memory." And though not 
grasped as conclusions from reasoning, they can be defended by argument. 
Such arguments can be called dialectical; they will, for example, point out to 
sceptics the ways in which their own deliberations and actions are directed by 
their understanding and acceptance of reasons for action, precisely as goods 
and reasons.241 

 

 

A questão residiria, então, no procedimento operativo da razão para a 

apreensão das formas básicas do bem. Isso não ocorreria posteriormente à 

compreensão da natureza humana e suas inclinações, mas por meio da participação 

e experiência na própria natureza – cuja realização acabaria por revelar as formas 

particulares do bem a partir do experienciar a inclinação. Trata-se, como dito, de um 

procedimento que não está relacionado à dedução ou inferência; tampouco ao sentido 

estrito de derivação242 (tal como a injunção lógica da implicação entre fatos e normas, 

que é precisamente o objeto da lei de Hume); mas a uma operação epistemológica. 

Finnis destaca243 que o próprio Tomás de Aquino é bastante enfático ao demonstrar 

que o liame entre a virtude e a natureza humana não é propriamente ontológico (na 

medida em que a Tomás foi necessário inserir as considerações sobre a natureza 

humana em um plano ontológico apenas em virtude do escopo tratadístico da Suma), 

mas, em última instância, é referente à razoabilidade: 

 

 

Mas, deve-se notar que a natureza de uma coisa é antes de tudo a forma pela 
qual recebe a espécie. Ora, o que constitui a espécie humana é a alma 
racional. Eis por que, tudo o que é contra a ordem da razão é, propriamente, 
contra a natureza do ser humano considerado como tal. E o que é de acordo 
com a razão é de acordo com a natureza do ser humano enquanto tal. "O 
bem do ser humano, diz Dionísio, consiste em conformar-se à razão e seu 
mal está em afastar-se dela". Por conseguinte, a virtude humana, a que faz 
com que o ser humano seja bom e boa também sua obra, está em 
conformidade com a natureza humana, na medida em que ela está em 

 
241 FINNIS, 1998, p. 87. 
242 “Self-evident' [per se notum, 'known through itself'], means no more than: not known by virtue of 

knowing some 'middle term' - i.e. not deduced by syllogistic reasoning from some prior, more evident 
proposition” – Ibid., p. 88. 

243 FINNIS, 2006, p. 46. 



98 
 

harmonia com a razão. E o vício é contra a natureza humana, na medida em 
que é contra a ordem racional244.  

 

 

Por esta razão, a compreensão finnisiana de “natureza humana” não equivale 

a uma condicionante lógica para a lei natural, e tampouco lança qualquer dependência 

ontológica ou antropológica para com seus aspectos. A natureza humana é percebida 

através das capacidades humanas; estas, através dos atos humanos; e estes, por 

seus objetos; em um procedimento metodológico-epistemológico245. 

O argumento de Finnis foi quase imediatamente objeto de críticas diretas por 

parte de Henry Veatch. Em um artigo publicado menos de um ano após a publicação 

de “Lei Natural e direitos naturais”, Veatch246 destaca que a concepção disposicional 

da natureza humana, radicalmente diferente da essência estática de outras espécies 

de seres, implica no fato de que os seres humanos estão sujeitos a mudanças, 

transformações, realizações de si em um mundo real – mudanças estas que são 

orientadas pelas potencialidades inerentes à sua própria condição ontológica. Ao 

mesmo tempo, os indivíduos seriam em grande parte responsáveis por realizarem (ou 

não) tais potencialidades, de maneira que raramente se constituem integralmente da 

maneira como são moralmente obrigados a se constituírem247. A conclusão de Veatch 

é a de que o ser da natureza humana possui um dever-ser imbricado, intrínseco e 

inerente, de maneira que o argumento de Finnis recairia na falácia naturalista.  

A réplica de Finnis é direta. Em um artigo subsequente, Finnis retoma a 

estrutura epistemológica da relação entre a natureza humana e os preceitos práticos 

da lei natural, enfatizando-a mesmo no interior do argumento crítico de Veatch: 

 

 

 
244 ST, IaIIae, Q71, art2, c. O mesmo trecho foi citado em FINNIS, 2007, p. 48, com o seguinte 

comentário: “Em outras palavras, para Tomás, o modo de se descobrir o que é moralmente certo 
(virtude) e errado (vício) é perguntar não o que está de acordo com a natureza humana, mas o que 
é razoável.” 

245 FINNIS, 1998, p. 90. O enfoque epistêmico conferido pela interpretação finnisiana é destacado logo 
na sequência: “So the epistemic source of the first practical principles is not human nature or a prior, 
theoretical understanding of human nature […]. Rather, the epistemic relationship is the reverse: any 
deep understanding of human nature, i.e. of the capacities which will be fulfilled by action which 
participates in and realizes those goods, those perfections, is an understanding which has amongst 
its sources our primary, undemonstrated but genuine practical knowledge of those goods and 
purposes” – Ibid., p. 91. 

246 VEATCH, 1981.  
247 Ibid., p. 258. 



99 
 

I invite Henry Veatch to consider this: does not his view that a full knowledge 
of human nature involves a knowledge of what is "incumbent upon" human 
beings suggest that, epistemologically, a knowledge of what is good for 
human beings, and thus incumbent upon them, is a condition precedent to 
any full knowledge of human nature248. 

 

 

No primeiro capítulo de “Fundamentals of Ethics”, Finnis defende aquilo que 

chama de praticalidade da ética – ou seja, a perspectiva segundo a qual a filosofia 

moral não esgota seu objeto ou seu valor epistêmico na pura e simples especulação 

teórica, mas, ao contrário, realiza-se na vida prática das pessoas. Não se trata de uma 

óptica particularmente inovadora ou heterodoxa; contudo, tal defesa apresenta duas 

características notáveis. Em primeiro lugar, resgata uma interpretação de Aristóteles 

que, por vários momentos na história do pensamento ocidental, restou 

secundarizada249; em segundo lugar, trata-se de um pressuposto imprescindível para 

estabelecer uma conexão entre a ética e o direito que seja capaz de fundamentar 

adequadamente o argumento jusnaturalista de Finnis: 

 

 

So the temptation is powerful, and rarely resisted, to envisage ethics 
reductively. One reductive strategy eliminates the radical practicality of ethics, 
by envisaging ethics as a deduction from metaphysical or general 
anthropology (the descriptive knowledge of human nature), or as an intuition 
of non-natural properties of agents and actions.250 

 

 

Limitar a ética a seu escopo meramente teórico é o que Finnis chama de 

redutivismo; relegá-la a elementos não-naturais é o que se pode chamar de 

intuicionismo. A teoria de Finnis encontra-se entre estes dois extremos – sendo muito 

evidente que Finnis abertamente rejeita posições redutivistas como o 

consequencialismo utilitarista251, e que a concepção que possui de “bem” não é 

 
248 FINNIS, John. Natural Law and the "Is"-"Ought" Question: an invitation to Professor Veatch. In: The 

Catholic Lawyer. v. 26. pp. 266-277. 1980-1981. Disponível em: https://scholarship.law.nd.edu/law_ 
facultyscholarship/70. Acesso em: 15 out. 2024. 

248 Ibid., p. 258. 
249 “Now ethics is contemplative; indeed, it is theoretical (to use Aristotle’s word) and speculative (to use 

the medieval translation of Aristode’s word, without any of the English word’s connotation of 
conjectural’). That is to say, to engage in ethical inquiry and reflection is to be concerned with truth, 
with the right answer to one’s questions, with knowledge just as such or ‘for its own sake” – FINNIS, 
1983, p. 2. 

250 Ibid., p. 4. 
251 FINNIS, 1996, p. 116.  



100 
 

abstrata, metafísica ou tampouco desvinculada de condições concretas (naturais) de 

bem-estar humano.  

A questão, de acordo com Lisska, pode ser posta da seguinte forma: qual é a 

ligação entre bens básicos a serem perseguidos, a percepção cognitiva de tais bens 

e a pessoa humana?252 Segundo Lisska, Finnis teria abandonado qualquer 

antropologia filosófica que pudesse ser ligada ao jusnaturalismo – e, assim, rejeitado 

um aspecto muito importante do pensamento aristotélico-tomista. Lisska defende a 

tese de que Finnis perpetra uma “reconstrução” do pensamento tomista, porém em 

sentido não necessariamente positivo, visto que tal reconstrução se baseia na 

negação da metafísica da finalidade, a qual, segundo Lisska, é central para a 

compreensão da ideia de finalidade obrigatória na teoria do direito natural253. 

 Lisska afirma254, contudo, que Finnis rejeita este aspecto antropológico da 

metafísica ao inserir a noção de objetividade no raciocínio ético. O alvo declarado de 

Finnis com este expediente é afastar a “falácia das teorias éticas pré-iluministas”255, 

ou seja, a falácia naturalista. Uma concepção ética redutivista, que redirecione as 

prescrições morais para afirmações factuais a respeito da natureza humana seria uma 

forma de recair em tal falácia, e é precisamente por isso que Finnis tentar contornar 

tal redirecionamento. A manobra operada por Finnis, como visto, consiste em retirar a 

questão das propriedades disposicionais da natureza humana do campo da ontologia, 

e trasladá-la para o território da epistemologia:  

 

 

In the “ontological order”, no doubt, “the essence of the soul grounds the 
potencies, the potencies ground the acts, and the acts ground knowledge of 
objects”. But if you ask how we come to know human essence or nature, the 
order will be that stated by Aristotle himself: one must first know the objects, 
and thus one can fully know the characteristic human acts, and thus the 
human potentialities, and thus the human essence or nature.256 

 

 

 
252 LISSKA, 1996, 143. 
253 Ibid., p. 177. No mesmo sentido: “Finnis blurs, it appears, the distinction between theoretical and 

practical reasoning because of his unique method used in determining the appropriate ‘goods’ or 
‘ends’. But this method helps the agent to know an essence - i.e. the final cause as the end of the 
dispositional properties making up the formal cause. This is, however, a form of theoretical reason, 
not practical reason”. Ibid., p. 187. 

254 1996, p. 144. 
255 FINNIS, 1983, p. 10. 
256 Ibid., p. 21.  



101 
 

É possível afirmar, então, que “a natureza humana é conhecida por meio da 

estipulação dos bens a serem perseguidos na ação humana e não o contrário”257. O 

objeto da conduta humana consiste precisamente no atingimento do bem inteligível 

que está na base da escolha prática da pessoa. Trata-se de um expediente ligado 

primariamente à intelecção e, ao mesmo tempo, à conversão desta intelecção em um 

juízo quanto a como agir efetivamente: 

 

 

Epistemologically, (knowledge of) human nature is not “the basis of ethics”; 
rather, ethics is an indispensable preliminary to a full and soundly based 
knowledge of human nature. What one can and should say about human 
nature, as the result of one’s ethical inquiries, is not mere rhetorical addition; 
it finds a place in the sober and factual account of what it is to be a human 
being.258 

 

 

A perspectiva de Finnis é a de que a ética não é derivada da antropologia – 

embora uma concepção antropológica deturpada possa dificultar seriamente a 

compreensão de como é possível participar, por meio de suas escolhas e atos, do 

bem. Desse modo, para Finnis, quando Aristóteles questiona se o justo é uma questão 

de convenção ou está relacionado à physis259, a verdadeira questão que está sendo 

colocada é a objetividade dos juízos morais (e não sua fundamentação antropológica 

ou conexão com uma natureza ontológica do homem). Este movimento seria capaz 

de elidir a inferência ilícita de fatos para normas. 

A interpretação finnisiana do tomismo foi objeto de críticas também da parte de 

Lisska, o qual acusou Finnis de desnaturar a ontologia aristotélico-tomista e ignorar 

seu principal elemento: a disposicionalidade da essência humana como elemento 

constitutivo da metaética (e, por consequência, também da teoria do direito natural)260; 

este expediente teria levado, ainda, Finnis a confundir a operação do raciocínio prático 

e do raciocínio teórico na leitura de Aristóteles e Tomás261. Para sustentar seu 

argumento, Lisska defende uma interpretação mais conservadora de Aristóteles, 

 
257 LESSA, Bárbara Alencar Ferreira; OLIVEIRA, Júlio Aguiar de. A teoria do direito natural de Tomás 

de Aquino na Filosofia do Direito contemporâneo. In: Revista Opinião Jurídica. n. 16. pp. 211-235. 
jan. 2014. p. 226.  Disponível em: https://periodicos.unichristus.edu.br/opiniaojuridica/article/view/21 
3. Acesso em 22 nov. 2024. 

258 FINNIS, 1983, pp. 21-22. 
259 ARISTÓTELES, 2008, p. 91. O trecho em questão está em 1097b14-17. 
260 LISSKA, 1996, p. 140.  
261 Ibid., p. 151. 



102 
 

calcada na teleologia típica da concepção da essência humana como um conjunto de 

propriedades disposicionais, valendo-se, para tanto, de outros comentadores como 

Veatch, Maritain e Yves Simon – mas, sobretudo, na interpretação direta do próprio 

Aristóteles. Segundo Lisska, uma teoria jusnaturalista fundamentada na ontologia da 

disposicionalidade não incorreria na falácia naturalista, e seria, portanto, 

perfeitamente defensável. Para ele, a lei de Hume se constituiu como um baluarte 

lógico desde sua formulação, e manifesta de fato um pressuposto lógico elementar: 

não é possível que, em um argumento dedutivo, a conclusão contenha mais do que 

contêm as premissas. A lei de Hume foi reafirmada sobretudo por uma ontologia que 

emergiu no século XIX, que serviu de base para o viés cientificista da epistemologia e 

da filosofia da linguagem subsequentes: alinhando-se com teorias epistemológicas 

dos empiristas ingleses como Berkeley e o próprio Hume, o período foi profícuo na 

defesa de teses ontológicas que reafirmavam as essências e objetos cognoscíveis 

como compostos de propriedades naturais unitárias e completas em si mesmas262. 

Assim, em termos metaéticos, as teorias naturalistas de Aristóteles e Tomás de 

Aquino foram relegadas ao esquecimento na primeira metade do século XX, 

sobretudo em virtude deste antinaturalismo263. Para além do puro e simples 

positivismo lógico, a vertente mais eficiente para a propagação deste argumento no 

início do século XX foi a consideração de Moore referentemente à falácia naturalista: 

proposições lógica e analiticamente válidas não poderiam derivar considerações 

morais a partir de considerações factuais. Moore teria utilizado o chamado “argumento 

da questão aberta” para demonstrar que definições naturalistas (ou seja, que possuem 

correspondentes na natureza) de “bem” têm de estar sempre erradas, na medida em 

que é sempre possível questionar o significado conceitual de “bem” porque se trata 

de um conceito aberto, insusceptível de correlação imediata com elementos factuais 

analiticamente fechados. 

Lisska demonstra, contudo, que a concepção aristotélico-tomista de “bem”, na 

medida em que ligada a uma finalidade predeterminada pelas características 

disposicionais presentes nos seres, não incorreria na falácia naturalista e nem recairia 

 
262 LISSKA, 1996, p. 199. 
263 Ibid., p. 80: “With the arena of ethical discourse and argument so defined, Aristotelian and Aquinian 

eudaimonistic theories based on the natural development of human essence were removed from 
mainstream meta-ethical discussions. Because Aristotle and Aquinas were assumed to have 
committed the naturalistic fallacy, neither the Nicomachean Ethics nor the natural law passages in 
the Summa Theologiae were read as having anything to say to contemporary studies of moral 
theory”. 



103 
 

na dicotomia entre fato e valor. Ora, se as características disposicionais condicionam 

o fim a que o ser se orienta ao longo de sua existência, todos os elementos que se 

manifestarão após a perfectibilização de sua essência estão, em realidade, contidos 

no conjunto de propriedades disposicionais que compõem sua essência. Não haveria 

acréscimo algum; quaisquer predicações, por mais distantes, estão imbricadas no 

próprio ser desde o início. Lisska destaca que é precisamente por isso que Tomás 

afirma que o fim é, por definição, um bem264: o “bem” assim concebido não é um valor 

acrescentado a alguma afirmação factual sobre a natureza de algo; antes, é o ponto 

terminal, o fim de um processo de desenvolvimento inerente à propriedade 

disposicional em si mesma265. Não há bifurcação lógica entre fatos e valores, posto 

que o componente valorativo aí é simplesmente uma maneira indireta de se referir a 

um componente factual: “the ‘fact’ evolves into the ‘value’, all on the natural level”266. 

Logo, segue-se que a lei de Hume não constitui objeção para a ontologia aristotélico-

tomista, e consequentemente uma teoria do direito natural nela fundamentada não 

tem por que se preocupar em incorrer na falácia naturalista. 

Ora, seja pelo percurso argumentativo de Finnis (a distinção epistêmico-

ontológica), seja pelo viés analítico de Lisska (a defesa da disposicionalidade 

ontológica), parece claro que a vertente neoclássica do jusnaturalismo é perfeitamente 

capaz de rechaçar as objeções trazidas pela questão da falácia naturalista. A 

metafísica aristotélico-tomista não traria nenhuma derivação de valores ou deveres a 

partir de premissas factuais, e, portanto, não carregaria inconsistência lógica alguma. 

 

 

3.4 A razoabilidade prática  

 

 

O tomismo, como herdeiro da tradição aristotélica, põe em paralelo duas 

manifestações da razão humana: a razão teórica e a razão prática267. Mais do que 

simples especulação epistemológica, a relevância desse tipo de questão para o Direito 

é evidente: se o Direito é um produto da ação humana e a ela se refere, compreender 

 
264 ST, IaIIae, q1, art1, s. 
265 LISSKA, 1996, p. 198. 
266 Ibid., p. 199. 
267 ST, Ia, q79, art11.  



104 
 

o modo pelo qual a ação humana se estrutura e a maneira como a razão opera no agir 

é fundamental. Enquanto a razão teórica tem por objeto o conhecimento especulativo 

sobre a realidade e os seres, a razão prática tem por objeto a conduta e a decisão; 

tanto em um caso como em outro, a boa condução do raciocínio leva a conclusões 

corretas (ou à ação boa), e um raciocínio equivocado leva ao erro (ou à má conduta). 

Ora, como a lei é um produto da razão humana, o percurso até sua formação pode 

perpassar um raciocínio correto ou equivocado – e, consequentemente, uma lei pode 

ser razoável ou não268. O jusnaturalismo é a tese segundo a qual a lei está 

intimamente conectada com e fundamentada em razões suficientes para a conduta 

humana (o que, neste plano, equivaleria a dizer que há um alinhamento entre a lei 

objetiva e a razão prática subjetiva). Portanto, considerar a razão prática e suas 

especificidades é uma questão importante não apenas para a filosofia do Direito em 

geral, mas também para o jusnaturalismo em particular.  

O célebre artigo de Germain Grisez, “O primeiro princípio da razão prática”269, 

de 1965, inaugura uma nova frente na teoria jusnaturalista contemporânea. 

Resgatando o pensamento de Tomás de Aquino, Grisez pretende conferir à questão 

da razão prática (centrado no art. 2 da questão 90 da IaIIae da Suma Teológica) uma 

interpretação mais adequada à metafísica tomista, em especial no que concerne ao 

que o próprio Tomás apresenta como o princípio fundamental da razão prática – qual 

seja, bonum est faciendum et prosequendum, et malum vitandum270. O argumento 

principal de Grisez é no sentido de que a interpretação tradicional deixa escapar o 

significado focal do preceito, seja por meio da restrição do significado de “bem” à sua 

acepção exclusivamente moral, seja por meio da caracterização do preceito como um 

limite às ações humana (e não uma fonte). No artigo analisado, Tomás comenta as 

duas operações da razão, teórica e prática, e argumenta que, assim como a razão 

teórica possui um primeiro princípio que fundamenta a possibilidade de conhecimento 

sobre a realidade (qual seja, o princípio da não-contradição, estatui que uma mesma 

coisa não pode ser e não ser ao mesmo tempo – permitindo, assim, que o intelecto 

esteja apto a compreender o ser como unidade básica do pensamento especulativo), 

o primeiro princípio da razão prática também permite orientar todo o funcionamento 

 
268 Do mesmo modo como o raciocínio referente à valoração, à interpretação e à aplicação da lei – ou 

seja, o raciocínio jurídico como um todo. 
269 GRISEZ, 2007.  
270 O bem há de ser feito e buscado, e o mal evitado. 



105 
 

da razão orientada para uma conduta tendo o bem como unidade básica de 

inteligibilidade. Assim como o ser é para a razão especulativa, o bem é para a razão 

prática; e, para Grisez, a concepção de “bem” não possui natureza moral ou 

metafísica: trata-se, antes, do objeto finalisticamente concebido pela razão prática 

para orientar o curso de ação em uma realidade que ainda não se concretizou271 

(embora concebida pela razão), mas que se pretende concretamente realizar por 

intermédio de tal operação. O bem, em tal concepção, é aquilo “em direção a que cada 

coisa tende por seu próprio princípio intrínseco de orientação”272, e se expressa, no 

plano da lei natural, pelas inclinações próprias do ser humano e pelos preceitos 

decorrentes das ações “que a razão prática naturalmente apreende ser bens 

humanos”273. O primeiro princípio da razão prática é evidente, não-derivado, 

apriorístico, e sobre ele se fundam os demais preceitos da lei natural (que, a despeito 

de serem conceitualmente diferentes do primeiro princípio da razão prática, possuem 

a mesma condição de determinantes da ação racionalmente conduzida): a 

preservação da vida, a união heterossexual, a educação dos filhos, a concepção do 

bem e da verdade especulativa e metafísica, a persecução do bem comum e da vida 

em sociedade, etc.274  

Tais preceitos estão intimamente associados à lei natural porque perfazem 

inclinações naturais do homem – e, precisamente por isso, o primeiro princípio da 

razão prática não possui natureza mandamental ou prescricional (como se perseguir 

o bem e evitar o mal fosse um imperativo moral): 

 

 

[…] a posição verdadeira de Tomás mostra onde pode começar o raciocínio 
moral, pois ela procede de princípios transmorais da ação moral. A 
interpretação errada oferece um princípio: faz o bem. Ela subsume as ações 
a este mandado, que limita o sentido de “bem” à boa ação. Tomás sugere 
como princípio: Age em busca de um fim. Este princípio permite que o bem, 
que é um fim, não apenas ilumine mas também enriqueça com valor a ação 
pela qual ele é atingido.275 

 
271 GRISEZ, 2007, p. 186. 
272 Ibid., p. 189. No mesmo sentido, um pouco adiante na mesma página: “o primeiro princípio da razão 

prática deve basear-se na inteligibilidade do bem, por analogia com o princípio teórico primário que 
se baseia na inteligibilidade do ser. A inteligibilidade do bem é: aquilo para que cada coisa tende. 
Esta fórmula é uma expressão clássica do que a palavra ‘bem’ significa”. 

273 ST, IaIIae, q90, art2, s. 
274 ST, loc. cit. 
275 GRISEZ, op. cit., p. 197. O autor destaca que a confusão que leva à interpretação prescritiva deste 

primeiro princípio estaria relacionada a uma questão linguística: a fórmula original em latim utiliza 
os verbos no modo gerundivo, que indica uma tendência, disposição ou propensão (mais ou menos 

 



106 
 

 

 

E os fins racionalmente perseguidos pela ação a partir de tal princípio são 

precisamente os padrões de ação possíveis ao homem a partir de suas inclinações 

naturais, justamente porque “o homem não pode agir por conta daquilo para o que ele 

não tem nenhuma afinidade fundamentada nas suas inclinações”276. O primeiro 

princípio da razão prática, ao prescrever o início de uma cadeia ativa em vista de um 

fim, pretende elidir o comportamento aleatório ou caótico do homem; do mesmo modo 

como o primeiro princípio da razão teórica pretende elidir as conclusões absurdas. 

Aqui, a relação entre a razão prática e a ideia de lei se torna indelével: a lei é uma 

diretriz da razão277, e por ela se orienta278; assim, uma lei (humana, inclusive) que 

tenha por objeto a prescrição ou permissão de algo contrário às inclinações naturais 

do homem é tão irracional e absurda quanto pressupor que alguém adotaria um curso 

coordenado de ações visando flutuar em pleno ar279. Tanto em um caso quanto em 

outro, a ausência de correlação com a razoabilidade prática tornaria ambas as 

situações simplesmente teratológicas.   

A interpretação que Grisez fornece ao tomismo na dimensão pré-moral da 

conduta humana, como dito anteriormente, inaugura uma nova frente de questões 

para a teoria jusnaturalista contemporânea. No campo da filosofia moral, Finnis 

recoloca a questão da conexão direta que a razoabilidade prática desenvolve com a 

realização humana, precisamente na medida em que viabiliza a consecução de fins 

ou bens próprios do florescimento do homem: 

 

 
como em “mestrando”, “doutorando”, etc.), mas tal estrutura verbal não teria sobrevivido após o 
latim. Logo, a expressão “há de ser feito e procurado” não seria sinônima de “deve ser feito e 
procurado”, mas claramente evidenciaria uma aptidão direcionada, quase como se pudesse ser 
substituída por “será feito e procurado” – Ibid., p. 202.  

276 GRISEZ, 2007, p. 192. 
277 Por ser criada, concebida, intuída ou apreendida pela razão humana.  
278 Interpretando objetivamente a resposta que Tomás dá à questão de se a lei pertine à razão: “O fim 

é o primeiro princípio quando o assunto é a ação; a razão ordena para o fim; logo, a razão é o 
princípio da ação. O princípio da ação é a regra da ação; logo, a razão é a regra da ação. A regra 
da ação obriga; logo, a razão obriga. Ora, obrigar é característico da lei; logo, a lei pertence à razão. 
Por este argumento vemos que a noção de fim é fundamental para a concepção de lei de Tomás de 
Aquino, e a prioridade do fim entre os princípios da ação é a razão mais básica pela qual a lei 
pertence à razão” – GRISEZ, 2007, p. 193.  

279 Em outro paralelo semelhante: “As leis são formadas pela razão prática como princípios das ações 
que esta guia, da mesma maneira que as definições e premissas são formadas pela razão teórica 
com princípios das conclusões que esta alcança. Uma lei é uma expressão da razão tanto quanto 
uma afirmação o é, enquanto a lei é uma expressão da razão ao prescrever” – Ibid., p. 202. 



107 
 

 

Practical reasonableness makes its claims upon us because it is a basic 
aspect of human flourishing. Its claim is: to direct the way in which we seek to 
participate in each and all of the basic human goods. It is architectonic: 
directive, in charge. […] The point of being practically reasonable is not: being 
practically reasonable, full stop. Rather, it is: participating in all the human 
goods well. “Well”, here, expresses the implications not of some further, 
external (e.g. “moral”) standard, but simply of all those human goods to be 
participated in, integrally, in each and all of one’s self-constitutive choices.280 

 

 

Com base nesta função arquitetural, Finnis qualifica a razoabilidade prática 

como um elemento dúplice, bifocal: um bem básico em si mesmo e, ao mesmo tempo, 

o veículo de realização dos demais bens humanos básicos281; dois níveis distintos que 

parecem se entrecruzar. Por um lado, a razoabilidade prática é um dos bens básicos, 

na medida em que se expressa como uma possibilidade de autodeterminação e de 

autenticidade com relação à escolha e execução do próprio projeto de vida282. Por 

outro lado, é também uma precondição para o exercício e manifestação dos outros 

valores básicos, e a forma estrutural pela qual a busca dos valores básicos se converte 

em plenitude de vida. Finnis a relaciona, ainda, com os conceitos de phronesis e 

prudentia, e as pessoas que vivem de acordo com a razoabilidade prática seriam 

identificáveis com o spoudaios (“homem maduro”) de Aristóteles283. Finnis destaca 

que o exercício da razoabilidade prática em tais termos representaria, inclusive, o 

exercício da physis: a plenitude da existência pessoal284; termo que foi traduzido para 

o latim como natura e, portanto, manifesta uma relação bastante interessante com a 

noção de natureza humana e a existência concreta das pessoas.  

 
280 FINNIS, 1983, p. 72. 
281 “Being reasonable in one’s choices, commitments, actions and habits is a form of life in which one 

can participate to a greater or lesser degree. In short, it is a good, indeed a basic good, neither 
reducible to nor superior or alternative to any of the other basic goods” – FINNIS, 1983, p. 70. 

282 FINNIS, 2007, p. 93. 
283 Ibid., p. 107. 
284 Finnis aduz que Aristóteles “se apropriou” do termo physis, referenciando a Metafísica – mais 

especificamente em 1070a12 e 1015a14–15. O primeiro destes trechos traduz claramente as ideias 
de movimento, finalidade existencial intrínseca e disposicionalidade: “Do que se disse fica claro que 
que a natureza [physis], em seu sentido originário e fundamental, é a substância das coisas que 
possuem o princípio do movimento em si mesmas e por sua essência; com efeito, a matéria só é 
dita natureza porque é capaz de receber esse princípio [arché], e a geração e o crescimento só 
porque são movimentos que derivam desse mesmo princípio” – ARISTÓTELES. Metafísica. São 
Paulo: Loyola, 2002. p. 201. A utilização de physis e arché no mesmo excerto parece ser uma 
referência à filosofia pré-socrática; pelo que se explicaria a utilização, por Finnis, da expressão 
“apropriar-se”. Este termo está no texto original (FINNIS, John. Natural law and natural rights. 2.  
ed. New York: Oxford University Press, 2011. p. 103), muito embora tenha sido traduzido, na edição 
brasileira, como “destinar” – FINNIS, 2007, p. 107; uma expressão mais branda, portanto, que acaba 
perdendo um pouco do sentido original. 



108 
 

Há, então, outra conexão possível: a razão prática como princípio da vida 

concreta dos indivíduos – uma ponte entre o âmbito pré-moral destacado por Grisez 

em sua interpretação do tomismo, de um lado, e a ética real, efetiva, de outro. Ora, se 

a razoabilidade prática viabiliza o pleno florescimento humano, seu exercício direto 

está claramente relacionado à realização dos bens básicos; e, uma vez que tais bens 

são variados, reciprocamente incomensuráveis e, a princípio, passíveis de uma 

infinidade de formas de realização, é preciso que o sujeito escolha e promova o modo 

de vida que melhor concretizará a plenitude (recordando-se, evidentemente, que a 

razão prática é o princípio da ação, e não seu limitador). Engajar-se em um valor 

básico significa necessariamente secundarizar os outros, e eleger uma forma de 

realização deste bem básico implica necessariamente em deixar outros cursos de 

ação para trás. De que maneira o indivíduo pode realizar o pleno florescimento em 

tais condições? A questão necessariamente é afeita à ética em seu questionamento 

mais fundamental: como agir?  

Neste âmbito, a razoabilidade prática manifesta-se em sua função arquitetural, 

por meio de uma série de requisitos propostos por Finnis285 para seu exercício 

consistente. Cada um dos requisitos será abordado a seguir. 

A escolha de um plano coerente e racional de vida. O adequado discernimento 

dos diferentes aspectos do bem estar humano é possível apenas por intermédio da 

ponderação, direcionamento, enfoque e controle dos ímpetos, inclinações e 

impulsos286. Para além da simples moderação, exige-se do indivíduo que efetivamente 

considere suas ações desdobradas no tempo, como um percurso de vida, e não 

apenas como a persecução imediatista de bens ou prazeres efêmeros ou como a vida 

despreocupada e irrefletida. Na vida concreta, isso significa escolher e perseguir, 

intencional e eficientemente, o(s) bem(ns) que perfectibilizará(ão) o florescimento 

individual. Trata-se, sobretudo, de um compromisso pessoal com o esforço racional 

honesto que é conditio sine qua non da participação plena nos bens humanos.  

Ausência de preferências arbitrárias por valores. É irrazoável, diz Finnis, 

obliterar ou supervalorizar um aspecto do florescimento humano em detrimento de 

outros. É evidente que a eleição de um determinado plano de vida que persiga 

determinado valor básico fatalmente significa a secundarização dos demais – mas 

isso não quer dizer que um determinado bem humano possua um valor intrínseco 

 
285 2006, pp. 105-136. 
286 FINNIS, 2007, p. 108. 



109 
 

maior que os demais. Os bens humanos básicos são reciprocamente 

incomensuráveis, e qualquer esforço intelectual para escaloná-los acabaria recaindo 

no “pântano do consequencialismo”287 ou não passaria de pura e simples 

arbitrariedade.  

Ausência de preferências arbitrárias por pessoas. No âmbito da razoabilidade 

prática, os juízos morais devem ser universalizáveis, e é também irrazoável obliterar 

ou supervalorizar os indivíduos destinatários de tais juízos ou possíveis partícipes nos 

bens humanos básicos. Finnis afirma que este requisito se manifesta no pensamento 

ético de várias formas e em vários níveis, desde o preceito religioso de amar o próximo 

como a si mesmo, na regra de ouro de não fazer aos outros o que não se desejaria 

que se fizesse a si, ou até mesmo no imperativo categórico de Kant; e que o dispositivo 

heurístico do “véu de ignorância” de Rawls é uma forma de sua expressão. Para além 

da simples imparcialidade, o requisito intenta em última instância a preservação e 

persecução do bem, e é, de modo geral, uma percepção praticamente autoevidente e 

elementar da ética em várias dimensões. 

Desprendimento ou distanciamento. Os projetos nos quais o indivíduo se 

engaja para perseguir o florescimento são meros meios, e seria irrazoável encará-los 

como fins, concentrar neles todo o sentido do florescimento ou tratá-los com um 

fanatismo exacerbado. Finnis considera insensata a postura de “dar ao projeto 

particular a importância primordial e incondicional que apenas um valor básico e um 

comprometimento geral podem reclamar”288. 

Compromisso. O quinto requisito estabelece um meio-termo entre o fanatismo 

e a apatia, e afirma que seria razoável, ao indivíduo, engajar-se efetivamente na 

persecução de seu plano de vida com um grau de comprometimento que lhe permita 

persistir em tal plano sem abandoná-lo levianamente. Tal requisito parece estar 

diretamente relacionado com o primeiro – posto que a eleição de um plano de vida 

envolve a justificação da escolha, o que implica a assunção de um compromisso 

consigo mesmo e com o projeto de vida escolhido.   

Eficácia na persecução dos bens perseguidos, ou relevância limitada das 

consequências. O sexto requisito envolve a conexão entre os propósitos eleitos pelo 

indivíduo e a eficácia dos meios utilizados para seu atingimento. O critério a ser 

utilizado para o sopesamento ou o julgamento do plano de ação das pessoas 

 
287 FINNIS, 2007, p. 126. 
288 Ibid., p. 114. 



110 
 

razoáveis é relativo à concatenação entre o que se deseja e a eficiência do que se faz 

para atingi-lo, e não pelas consequências que tais atos trarão. Segundo Finnis, este 

requisito possui inúmeras aplicações na discussão moral (e, portanto, jurídica)289. 

Respeito por cada valor básico em cada ato. Não seria razoável que o indivíduo 

deliberadamente optasse por um curso de ação que, em si, nada mais faz do que 

atentar contra determinado bem humano. Há ações, evidentemente, que atingem os 

bens humanos de maneira indireta ou reflexa – porém, tal circunstância é radicalmente 

diferente da situação na qual decida-se propositalmente impedir a realização de um 

bem básico (sem que de tal impedimento advenha outra consequência positiva que o 

suplante). Na medida em que todos os bens humanos básicos são reciprocamente 

incomensuráveis, a razoabilidade prática exige que eles sejam preservados e 

promovidos o máximo possível em todas as escolhas e decisões. 

Atenção ao bem comum. O direcionamento ao bem comum é um requisito da 

razoabilidade prática que está umbilicalmente ligado à filosofia política 

jusnaturalista290, fixando como pressuposto a exigência de que qualquer escolha 

individual ou política não pode ignorar e deve promover, na medida do possível, o bem 

da comunidade política. As implicações desse requisito são complexas e múltiplas, e 

aparecem, explícita ou implicitamente, na maior parte da argumentação que orbita ao 

redor da lei natural. 

Autonomia. Outro requisito praticamente intuitivo da razoabilidade prática é a 

exigência de que as decisões sejam tomadas mediante a escolha autônoma e o 

julgamento consciente. Finnis não dedica maiores considerações a esse requisito, 

justamente por sua autoevidência (e a longa discussão que o precede na história do 

pensamento ético). 

Os requisitos da razoabilidade prática compõem o que se chama, amplamente, 

de “moralidade”291 – e é, portanto, possível chegar a outra transposição: da ação moral 

particular do indivíduo razoável para a moralidade estruturante de uma comunidade 

política. É bem verdade que os diferentes aspectos da razoabilidade prática podem 

ser exercidos pelo indivíduo que busca a plenitude de sua existência pessoal, contudo, 

é possível também observar claramente a possibilidade de uma dimensão pública de 

 
289 Pensa-se, por exemplo, na decisão judicial. Seria irrazoável que o critério decisório envolvesse 

unicamente a consequência da decisão, ou desconsiderasse os demais elementos que lhe são 
prévios. 

290 MURPHY, 2006, p. 1. 
291 FINNIS, 2007, p. 135. 



111 
 

tais aspectos, de maneira que suas diferentes expressões sejam elementos 

constitutivos da coordenação que o Direito pode fornecer à sociedade292.  

Perceba-se, por exemplo, que grande parte destes requisitos pode servir de 

norte à tomada decisão política ou à função jurisdicional. A noção de “isonomia” pode 

ser depurada e tornada concreta por intermédio dos critérios presentes no segundo e 

terceiro requisitos – pelos quais é irrazoável adotar qualquer forma de preferência 

arbitrária por qualquer dos valores básicos do florescimento humano ou por qualquer 

membro ou grupo da comunidade política. Evidentemente, estes critérios acabam 

norteando a tomada de decisão, a elaboração de leis, a aplicação de políticas públicas 

e o exercício da função jurisdicional, sendo, inclusive, delimitadores da legitimidade 

da ação do Estado. Perceba-se, neste aspecto, a dimensão dos princípios de 

igualdade perante a lei e da liberdade de pensamento: são, em realidade, axiomas 

estruturantes das sociedades. Do mesmo modo, a ideia de maximização do respeito 

aos valores básicos, presente no sétimo requisito, estipula uma limitação 

importantíssima para a ação estatal em situações nas quais o exercício de qualquer 

dos valores básicos por parte dos membros da comunidade política acaba sendo 

colocado em xeque, vulnerabilizado ou relativizado de qualquer forma – pense-se, por 

exemplo, na hipótese de limitação da liberdade religiosa de um determinado grupo em 

decorrência da mera divergência com relação aos costumes ou à tradição da 

sociedade local. Ainda, o direcionamento das ações e decisões ao bem da 

comunidade é o mais elementar aspecto do exercício da autoridade, precisamente o 

que legitima a sua existência mesma, de maneira que seria impensável cogitar de 

qualquer ação ou decisão política ou jurídica que estivesse direcionada para outro 

desiderato que não o bem comum.  

O conjunto dos elementos componentes da razoabilidade prática compõe, 

então, o arcabouço fundamental de uma comunidade política minimamente razoável. 

Este pressuposto foi manifestado de diversas formas ao longo da história do 

pensamento político ocidental, com pouca variação de seu conteúdo. O 

direcionamento à razoabilidade e à justiça, a pretensão de corretude, parece ser algo 

intrínseco ao direito (entendido, aqui, como o conjunto das instituições jurídicas, 

sociais e políticas que fundamentam a vida de uma comunidade) – se não o fosse, 

qual poderia ser a função do direito? Por oposição, parece também teratológico 

 
292 Os termos “sociedade” e “comunidade”, aqui e doravante, são usados como sinônimos. 



112 
 

imaginar como admissível uma sociedade cujas normas fossem aleatórias, arbitrárias, 

ausentes, injustas ou ineficazes. O que se apresenta como “razoabilidade prática” 

representa, portanto, o conjunto do que se poderia chamar a “moralidade pública”, na 

medida em que parece impossível cogitar da existência de uma sociedade que, 

pretendendo-se razoável ou justa, não estipulasse uma estrutura normativa e política 

que não estivesse adstrita a um conjunto de elementos no mínimo semelhante ao que 

Finnis apresenta. 

 

 

3.5 Razoabilidade, bem comum e autoridade da lei 

 

 

No contexto do jusnaturalismo contemporâneo, Lon Fuller também adota a 

ideia de razoabilidade prática para estipular um critério norteador da composição 

político-jurídica das sociedades. Faz isso, inclusive, de maneira mais expressa que 

Finnis, na medida em que elenca oito critérios293 que, apesar de não determinarem 

explicitamente o conteúdo da lei (precisamente por conta da contingencialidade da 

realidade social e política), servem como diretrizes para a sua criação e aplicação 

adequadas. São estes a generalidade, a promulgação, a irretroatividade, a clareza, a 

consistência, a possibilidade, a estabilidade e a congruência. Neste sentido, acerca 

da importância estrutural destes requisitos para a institucionalidade política: 

 

 

[Tais elementos,] ainda que com adaptações, demandam uma concretização 
adequada das normas jurídicas e nisso afetam e orientam a função 
jurisdicional. Mas a observância de todos esses requisitos, bem como outros 
que poderiam ser identificados, não garantem a justiça da lei. Os oito 
princípios constituem uma moralidade interna da lei, ou exigências da razão 
prática que orientam o exercício da função legislativa em seu aspecto formal, 
necessitando de outros para que possamos estar diante de uma lei justa. […] 
O sentido normativo fundamental desses princípios é atribuir certas garantias 
àqueles sujeitos a determinada autoridade, e por isso essas desideratas são 
exigências de justiça. Tais princípios podem ser atendidos em maior ou menor 
grau, mas sem eles é impossível haver legislação. Por serem princípios 
normativos, expressam o que é devido em termos institucionais.294 

 

 
293 FULLER, Lon L. The Morality of Law. Yale University: New Haven, 1963. pp. 46-94. 
294 WIVIURKA, Eduardo Seino. 2020. Exigências da razão prática no exercício da função 

jurisdicional a partir da teoria neoclássica da lei natural. Tese (Doutorado em Filosofia) – Setor 
de Ciências Humanas da Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2020. p. 70. 



113 
 

 

Fuller, apesar de filiar-se ao jusnaturalismo, não pretende adentrar em uma 

teoria substantiva do direito natural, mas se refere a estes elementos como 

componentes da moralidade do direito – expressão que, por si só, expressa de 

maneira absolutamente plena a relação que o direito possui com uma pretensão de 

justiça e corretude. Esta relação é indelével em muitos aspectos da composição 

institucional da filosofia política jusnaturalista, fundamentando um sem-número de 

institutos jurídicos na contemporaneidade.  

Murphy, por exemplo, apresenta um amplo panorama da conexão entre o 

direito e a razoabilidade prática compreendida em termos de moralidade. Resgatando 

a ideia de lei como tipo funcional295, no sentido de que o direito se constitui como 

direito apenas na medida em que logra atingir um determinado estado de coisas 

desejável (distinguindo-se por seu conteúdo funcional, portanto) Murphy deixa 

evidente que tal situação é atingível apenas por meio da congruência dinâmica entre 

as várias dimensões da razoabilidade prática296. Ora, a tese de que a função da lei se 

orienta por razões decisivas para a conformidade da conduta humana não é 

necessária, mas meramente contingente. Não há nada que defina ou determine a 

priori que este seja o propósito da lei, não nenhuma prescrição ou predeterminação 

da lei como instituição humana que explicite, de forma clara, que a existência de 

razões decisivas para a obediência seja parte intrínseca de seu funcionamento. A 

solução para tal questão é, segundo Murphy, pensar no pano de fundo no qual a lei 

se manifesta mediante um padrão razoável de normalidade.  O “movimento crucial”, 

segundo Murphy, repousa em entender que a lei é uma instituição humana, e, como 

qualquer outra instituição humana, é criada segundo um exercício racional: o humano 

“funcional” age a partir do que determinam as razões suficientemente relevantes para 

a conduta. Assim, se os homens detêm razoabilidade prática, e agem de acordo com 

a razão, a lei não teria efeito sobre a conduta humana se suas razões não 

repousassem sobre a mesma razoabilidade prática – e, assim, a lei que não gozasse 

de razões decisivas para o consentimento das pessoas seria defeituosa considerando 

a natureza humana.  

 

 

 
295 Cf. tópico 3.1, acima. 
296 MURPHY, 2006, pp. 29-36.  



114 
 

In understanding the function of legal systems and of laws within those 
systems, there is excellent reason to treat the function of the parts as fixed, 
as the background by which the function of law is understood: for humans are 
natural objects whose basic proper functioning is prior to the various 
institutions in which they find or make for themselves. And so the assessment 
of law in functional terms rightly presupposes as its privileged background 
properly functioning human beings.297 

 

 

Como se vê, a defesa da tese jusnaturalista repousa no pressuposto de que os 

seres humanos são racionalmente funcionais; o adequado funcionamento do sistema 

legal necessita do adequado funcionamento de suas partes, os homens. 

Do mesmo modo, na questão do bem comum, Murphy afirma298 que a lei tem 

por parâmetro as linhas gerais da razoabilidade prática; mas, nesse caso, é fácil 

perceber que, no geral, os sistemas jurídicos acabam sendo formados por regras 

contingentes em vez de critérios de razoabilidade que lhes sejam anteriores (até 

porque as normas derivadas exclusivamente da razoabilidade prática são abertas e 

indeterminadas). Ainda que os indivíduos estipulem um bem comum a ser perseguido, 

acabarão discordando quanto à forma de perseguir ou atingir este bem comum, e a 

indeterminação da razoabilidade prática fará com que nenhum dos agentes esteja 

errado na forma de persecução do bem comum. A lei, nesse aspecto, serve como um 

elemento tendente a fechar a indeterminação da razoabilidade prática, instanciando 

os parâmetros e objetivos da vida comum. Ora, se é impossível contar com a 

voluntariedade e confluência de desideratos e ações dos indivíduos na conformidade 

à lei, ainda que dotada de razões decisivas, o caso característico da lei não-defectiva 

será aquele em que ela é estabelecida como autoritativa. Este status diz respeito ao 

posicionamento que a lei desfruta em relação ao bem comum da comunidade política 

– sendo este bem comum algo a ser perseguido, honrado, desfrutado e protegido por 

todos os membros da comunidade política.  

Determinar a coordenação de persecução do bem comum é um papel que um 

governo teria ainda que todos os seus cidadãos fossem genuinamente racionais, 

porque mesmo assim a razoabilidade prática geral não seria suficiente para fazê-los 

entrar em consenso quanto ao que, efetivamente, levaria ao bem comum (de maneira 

que o governo civil seria o responsável por coordenar suas ações em benefício geral). 

Esta perspectiva, inicialmente proposta por Hume, acabou se tornando o padrão do 

 
297 MURPHY, 2006, p. 35. 
298 Ibid., p. 61. 



115 
 

argumento jusnaturalista299: a lei é o instrumento para a coordenação da ação em 

direção ao bem comum, e por isso é necessária ainda que os cidadãos sejam dotados 

de razoabilidade prática300. 

A questão do bem comum, para Finnis, assume um caráter dúplice. Ao mesmo 

tempo em que rejeita fortemente o consequencialismo301, Finnis encampa uma visão 

instrumentalista e agregativista do bem comum302 – querendo-se significar, com isso, 

que a perspectiva finnisiana do bem comum está, em primeiro lugar, ligada à 

viabilização do florescimento individual e à transposição deste florescimento para a 

comunidade política como um todo. O argumento da concepção agregativa do bem 

comum é simples e direto303. Considere-se um estado de coisas em que um 

determinado indivíduo A, pertencente à comunidade política, floresce – ou seja, 

desfruta de uma situação que, considerando os bens envolvidos, torna a vida humana 

genuinamente boa. Ora, uma tal situação deveria ser considerada relevante para a 

ação da comunidade política no estabelecimento de leis: o fato de que uma lei 

promoveria o florescimento de A, permitindo-lhe uma vida boa, deveria servir como 

razão suficiente para que a lei a promovesse. Se B, membro da mesma comunidade 

política, desfruta de um estado de coisas semelhantes, e floresce, a comunidade 

política possui ainda maior razão para atribuir importância suficiente a tal arranjo a 

ponto de convertê-lo em lei – e assim por diante, até que todos os indivíduos da 

sociedade estejam incluídos no raciocínio e, consequentemente, florescendo. 

 O bem comum consistiria, então, na realização de um conjunto de bens 

individuais, válidos para todas as pessoas que compõem aquela determinada 

comunidade política. Apesar de Murphy entender que Finnis não encampa 

 
299 MURPHY, 2006, p. 104. 
300 Tomás investiga explicitamente essa mesma questão em ST, IaIIae, q96, art3: a autoridade política 

seria necessária se o homem tivesse mantido seu estado de pureza? Tomás conclui que sim, porque 
a autoridade política poderia não ser necessária para punir os malfeitores, mas o seria para 
direcionar os indivíduos ao bem comum.  

301 A contraposição que Finnis faz às teorias consequencialistas (notadamente, ao utilitarismo) é 
bastante incisiva, enérgica até. Dentre as muitas objeções presentes em Lei natural e direitos 
naturais, a que pode ilustrar tal rejeição no contexto desse parágrafo é a demonstração de que a 
concepção utilitarista de “bem comum” é vazia e indeterminada, na medida em que não é possível 
determinar aprioristicamente se o bem a ser perseguido pela comunidade é o máximo bem líquido 
ou o mínimo mal líquido; bem como se quantidades máximas de bem, máximas quantidades médias 
de bem, quantidades máximas de bem para aqueles em pior situação ou quantidades iguais de bem 
para todos. Qualquer escolha entre um desses critérios é, segundo Finnis, arbitrária – FINNIS, 2007, 
pp. 115-121; também, no mesmo sentido: MURPHY, 2006, pp. 81-64; bem como RAWLS, 1997, 
pp.24-29. 

302 Cf. MURPHY. 2006, p. 66. 
303 Ibid., p. 63 



116 
 

explicitamente uma perspectiva agregativista304, parece claro que Finnis realiza esta 

transposição por meio de uma consideração multifacetada das dimensões do bem 

comum: 

 

 

Pois que existe um "bem comum" para os seres humanos na medida em que 
a vida, o conhecimento, o jogo, a experiência estética, a amizade, a religião 
e a liberdade na razoabilidade prática são bons para quaisquer e todas as 
pessoas. E cada um desses valores humanos é em si um "bem comum", na 
medida em que um número inexaurível de pessoas pode participar deles de 
uma variedade inexaurível de modos ou de uma variedade inexaurível de 
ocasiões. Esses dois sentidos de "bem comum" devem ser distinguidos de 
um terceiro, do qual, no entanto, não estão radicalmente separados. Esse 
terceiro sentido de “bem comum" é o sentido pretendido, em geral, por todo 
este livro: um conjunto de condições que permita que os membros de uma 
comunidade atinjam por si mesmos objetivos razoáveis, ou que realizem, de 
modo razoável, por si mesmos, o valor em nome do qual eles têm razão de 
colaborar uns com os outros (positiva ou negativamente) em uma 
comunidade.305 

 

 

O “conjunto de condições” mencionado no excerto parece ser uma clara 

menção ao sistema jurídico – lembrando-se, nesse aspecto, que a frase de abertura 

de Lei natural e direitos naturais é “Existem bens humanos que só podem ser 

garantidos por meio das instituições do direito humano e requisitos de razoabilidade 

prática a que apenas essas instituições podem satisfazer”306. Justamente por isso, na 

questão da autoritatividade da lei e das instituições jurídicas, a proposta que Murphy 

afirma ser a mais bem elaborada no pensamento jusnaturalista307 é justamente a de 

Finnis: haveria uma pluralidade de alternativas e perspectivas individuais para a 

persecução do bem comum, e a escolha discricionária dos indivíduos pode gerar 

situações de incompatibilidade, de maneira que a autoridade política é a solução 

proeminente para a coordenação da persecução do bem comum308: 

 
304 MURPHY, 2006, pp. 64-65. 
305 FINNIS, 2007, p. 155. 
306 Ibid., p. 17. 
307 MURPHY, op. cit., p. 105. 
308 Murphy aprofunda consideravelmente a relação entre a razoabilidade e o princípio do bem comum. 

Menciona um exemplo (de Hume, originalmente): dois remadores que só conseguiriam atingir um 
determinado ponto se remassem em sincronia – para tanto, deveriam entrar em acordo quanto ao 
ritmo das remadas ou seguir um metrônomo no barco. A transposição do exemplo para a questão 
da autoridade política exigiria que se fizesse um aparte: a concepção da lei como uma coordenação 
proeminente de esforços para o bem comum é aplicável exclusivamente para os indivíduos dotados 
de razoabilidade prática e efetivamente interessados no bem comum (não sendo aplicável, portanto, 
aos indivíduos irrazoáveis). Considerando que os cidadãos razoáveis perseguem, como fim, o bem 

 



117 
 

 

 

As fraquezas humanas nela mencionadas de fato são boas razões para se 
ter autoridade. Mas – o que é mais interessante – é também verdade que 
quanto maiores a inteligência e a competência dos membros de um grupo, 
quanto maiores o comprometimento e a dedicação deles a propósitos em 
comum e ao bem comum mais a autoridade e a regulamentação podem ser 
necessárias para permitir que o grupo alcance seus propósitos em comum, o 
bem comum. […] Mas tal consideração de pessoas e grupos particulares 
pelos bens individuais, por bens comuns particulares e por aspectos 
particulares do bem comum geral irá acentuar o bem comum geral apenas se 
as opções particulares resultantes estiverem sujeitas a algum grau de 
coordenação.309 

 

 

Ora, as teorias do direito natural em geral, e a de Finnis em particular, 

estabelecem uma relação direta entre a concepção do bem comum e a autoridade 

política – no sentido de que a promoção do bem comum é uma exigência da razão 

para a adesão à lei das comunidades políticas. Por conseguinte, é pela articulação do 

apelo normativo das concepções específicas do bem comum que se confere 

plausibilidade ao princípio de que cada membro da comunidade política é levado 

racionalmente, através da lei, para a promoção do bem comum. No entanto, é possível 

que a promoção do bem comum da comunidade política, por parte do indivíduo, seja 

conflitante com seus fins particulares, ou com o bem comum de outras comunidades 

não-políticas – e, considerando que a promoção do bem comum é o que determina a 

adesão à lei, não é razoável idealizar um princípio de promoção do bem comum 

genérico, que venha a desvincular o indivíduo daquela comunidade política (como, 

por exemplo, deve-se agir para o bem comum de todas as comunidades políticas). 

Cada membro da comunidade política deve, racionalmente, cumprir a sua parcela na 

promoção do bem comum da comunidade como um todo. 

Haveria uma questão, no entanto, relacionada à prioridade da determinação da 

lei na persecução do bem comum em detrimento de outras perspectivas individuais 

igualmente válidas para a mesma finalidade. A pluralidade de alternativas para o 

atingimento do bem comum leva inevitavelmente à incompatibilidade entre a decisão 

individual do cidadão dotado de razoabilidade prática e a perspectiva da lei – em casos 

nos quais ambas promovem o bem comum. Um cidadão que discorda, por exemplo, 

 
comum; e que a lei oferece a coordenação para o bem comum, seria decorrência lógica afirmar que 
tais cidadãos se veem em posição de adesão à autoridade da lei.  

309 FINNIS, 2007, pp. 227-229. 



118 
 

da distribuição das receitas tributárias estaria autorizado a sonegar os tributos e 

aplicá-los, por conta própria, em finalidades sociais promotoras do bem comum (por 

considerar a sua concepção individual de bem comum mais razoável que a prescrita 

pela lei)? Nesse caso, o argumento da lei como coordenação proeminente não possui 

uma defesa da autoridade da lei como prioritária na determinação do bem comum, 

considerando a presença de alternativas rivais que possibilitam dissidências 

individuais razoáveis. A resposta de Finnis para esta questão seria no sentido de que 

a lei é como uma rede que conecta todos os indivíduos, suas finalidades e 

perspectivas do bem comum, sendo, portanto, dotada de uma capacidade superior de 

encampar as determinações necessárias à persecução do bem comum.  

Considerando, porém, que a escolha entre diversos esquemas de cooperação 

necessita de critérios justos de distribuição de ônus e vantagens e da respectiva 

determinação, a lei adquire proeminência nesta determinação na medida em que é 

aplicável a todas as esferas da vida em comunidade (e, assim, conjuga e organiza 

todos os esquemas possíveis de cooperação em prol do bem comum, nas diferentes 

áreas da vida social). A vantagem da lei em detrimento de quaisquer outras 

concepções de organização e coordenação de esforços pelo bem comum reside, 

portanto, em sua completude ou, no mínimo, amplitude em comparação a outros 

esquemas. Uma tal concepção da autoritatividade da lei, nos moldes do argumento 

de Finnis, é, segundo Murphy310, a concepção mais plausível da autoridade da lei no 

sentido da coordenação proeminente de esforços. Nessa visão, a autoridade da lei é 

necessária porque, sem ela, diferentes agentes razoáveis agiriam desajustados entre 

si, perseguindo visões individuais e potencialmente incompatíveis do bem comum. A 

lei é particularmente adequada para servir como autoridade prática para o bem 

comum por sua capacidade de renderizar ou depurar determinações nos diferentes 

âmbitos da vida humana em prol do bem comum e do cumprimento da parcela de 

responsabilidade individual para a consecução do bem comum.  

 

 

 

 

 

 
310 MURPHY, 2006, p. 82. 



119 
 

3.6 O significado focal do Direito 

 

 

Chega-se, então, ao significado focal do direito. Finnis é expresso e direto: 

 

 

O caso central de lei e sistema jurídico é a lei e o sistema jurídico de uma 
comunidade completa que pretende ter autoridade para dar orientação 
abrangente e suprema para o comportamento humano na comunidade, e 
para conferir validade jurídica a todos os outros arranjos normativos que 
afetam os membros dessa comunidade. […] A autoridade da lei depende, 
como veremos detalhadamente, de sua justiça ou pelo menos de sua 
habilidade de garantir a justiça.311 

 

 

Como se vê, a definição é ampla: toma a lei como orientação abrangente e 

suprema para o comportamento humano, bem como a convalidação dos demais 

arranjos normativos que ordenam os demais aspectos da conduta na comunidade. 

Acima de tudo, trata-se de uma definição não apenas formal, mas que faz expressa 

referência à noção de justiça como seu componente intrínseco e conteúdo material (e, 

consequentemente, à razoabilidade em suas mais variadas dimensões): 

 

 

Meu propósito não tem sido explicar um "conceito comum" desfocado, mas 
desenvolver um conceito [de lei] para ser usado em uma explicação teórica 
de um conjunto de ações, disposições, inter-relações e concepções humanas 
que (i) constituem uma totalidade juntas como um conjunto em virtude de sua 
adaptação a um conjunto especificável de necessidades humanas 
consideradas à luz de características empíricas da condição humana, e (ii) 
são consequentemente encontradas em formas muito variadas e com graus 
muitos variados de adequação a estas necessidades, e divergência 
deliberada ou inconsciente delas, como a pessoa totalmente razoável as 
avaliaria.312 

 

 

O que se entende por “lei natural”, nesse caso, atuaria como “o conjunto de 

princípios da razoabilidade prática no ordenamento da vida humana e da comunidade 

humana”313, os quais são minudenciados por Finnis na fundamentação de sua teoria. 

Como consequência, a lei civil seria derivada a partir da lei natural em um sentido 

 
311 FINNIS, 2007, p. 255. 
312 Ibid., pp. 271-272. 
313 Ibid., p. 273. 



120 
 

bastante específico. Os bens humanos básicos constituem princípios elementares. 

Orientam a formulação de leis em seu sentido focal, mas não a esgotam – posto que 

é necessário ao legislador (ou ao juiz, ou ao advogado) determinar tais princípios em 

normas concretas e pontuais, e tal processo contempla uma margem considerável de 

arbitrariedade, discricionariedade ou contingencialidade. Um sistema jurídico bem 

estruturado, porém, se orienta também por um plexo de princípios de segunda ordem, 

referentes à interconexão entre os princípios e normas e à estrutura mesma do 

sistema jurídico: vedação de enriquecimento ilícito, pacta sunt servanda, nemo auditur 

propriam turpitudinem allegans, livre contratação, etc. E, tal como no pensamento 

tomista, as normas específicas pertencentes à contingencialidade dos assuntos 

humanos estariam no âmbito da determinação (atualização, renderização) da 

autoridade, em uma relação dinâmica de derivação para com os princípios materiais 

de primeira ordem e estruturais de segunda ordem.314  

Para ser plenamente dotada de autoridade, “aos olhos de um homem razoável, 

uma determinatio deve ser consistente com os requisitos básicos da razoabilidade 

prática”315 – o que deixa absolutamente clara a existência de um requisito de conteúdo 

na norma jurídica; a sua completude material tendo-se em conta a razoabilidade 

prática que atua nos princípios pré-morais da ação humana, na delimitação dos bens 

básicos, na estruturação do sistema jurídico como um todo e na determinação das 

contingencialidades às quais um ordenamento jurídico se aplicaria. Explicitamente, 

Finnis se coloca na linha histórica da tradição jusnaturalista, aprimorando os limites 

aos quais a teoria da lei natural esteve historicamente adstrita e situando-a em um 

âmbito teórico próximo (embora distinto) da filosofia moral: 

 

 

Pelo contrário, o interesse da tradição, como o deste capítulo, tem sido 
mostrar que o ato de "fazer" uma lei (seja judicialmente, legislativamente ou 
de qualquer outra maneira) é um ato que pode e deve ser guiado por 
princípios e regras "morais"; que essas normas morais são uma questão de 
razoabilidade objetiva, não de capricho, convenções ou mera "decisão"; e que 
essas mesmas normas morais justificam (a) a própria instituição da lei 
positiva, (b) as principais instituições, técnicas e modalidades dentro dessa 

 
314 “Este segundo modo, a mera determinatio por escolha mais ou menos livre que tenha autoridade, é 

em si não apenas ligado aos princípios básicos por relação inteligível com objetivos (tais como 
segurança de tráfego...), que está diretamente relacionados com bens humanos básicos, mas 
também é controlado por princípios formais abrangentes e outros princípios estruturantes (sob forma 
de primeira ordem e também de segunda ordem) que são, por sua vez, derivados dos princípios 
básicos por meio do primeiro modo de derivação” – FINNIS, 2007, p. 181. 

315 FINNIS, loc. cit. 



121 
 

instituição (e.g., separação dos poderes), e (c) as principais instituições 
reguladas e sancionadas pela lei (e.g., o governo, contratos, propriedade, 
casamento, e responsabilidade criminal). O que verdadeiramente caracteriza 
essa tradição é que ela não se contenta apenas em observar o fato histórico 
ou sociológico de que "moralidade" afeta a "lei", mas, pelo contrário, busca 
determinar quais são realmente os requisitos da razoabilidade prática, tal que 
uma base racional para as atividades dos legisladores, juízes e cidadãos seja 
permitida.316 

 

 

A definição abrangente de Finnis condiz com o elemento a que Murphy atribuiu 

a definição do jusnaturalismo: a associação da lei com o conjunto de razões 

suficientes para a conduta humana – mas em uma dimensão que, a despeito de estar 

ligada à filosofia moral, situa-se em um campo propriamente jurídico. O exercício da 

autoridade e a natureza e o conteúdo das leis, nessa hipótese, deságuam em um 

conceito bastante específico de obrigação. Se utilizássemos a terminologia lógica 

tradicional, teríamos a seguinte representação obrigacional: p, q, r ---> XO@; sendo 

p, q e r as condições impostas pela lei; a implicação como operador lógico, X a pessoa 

envolvida, @ a conduta esperada, e O, o operador deôntico que indicaria a ideia de 

“obrigação” – “deve”, “precisa”, “tem de”, e todos os demais sentidos correlatos. 

Contudo, um tal operador deôntico no contexto da teoria finnisiana denotaria que 

obrigações jurídicas são, em essência, distintas de obrigações morais317, de maneira 

que o cumprimento das obrigações estipuladas pela lei e pelo direito seria um tipo 

bastante específico de dever, “como algo ‘moralmente’ devido à comunidade”.318 A 

especificidade de tal dever cumpriria duplamente a função de definir o direito: ao 

mesmo tempo em que se alinha à ideia de lei como um tipo funcional, tendente a 

realizar um estado de coisas desejável pela razoabilidade prática, desloca a questão 

da obediência e da autoridade para um plano específico, objetivamente aplicável ao 

raciocínio jurídico como um todo.  

Tais considerações levam Finnis a entender que o conteúdo de uma lei e a 

adequação que esta possua com relação à noção de justiça ou corretude coloca uma 

questão que, apesar de fundamental para a teoria do direito, acaba não sendo 

determinante para a validade jurídica das normas: 

 

 

 
316 FINNIS, 2007, p. 282. 
317 Ibid., p. 308. 
318 FINNIS, loc. cit. 



122 
 

O grande esforço feito em todos os capítulos anteriores talvez tenha 
convencido o leitor de que uma teoria da lei natural não precisa ter como sua 
principal preocupação, quer teórica quer pedagógica, a afirmação de que "leis 
injustas não são lei". De fato, não sei de qualquer teoria da lei natural na qual 
essa afirmação, ou algo parecido, seja mais do que um teorema subordinado. 
A principal preocupação de uma teoria da lei natural é explorar os requisitos 
da razoabilidade prática em relação ao bem dos seres humanos que, por 
viverem em comunidade uns com os outros, são confrontados com problemas 
de justiça e de direitos, de autoridade, lei e obrigação. E a principal 
preocupação jurisprudencial de uma teoria de lei natural é, portanto, 
identificar os princípios e os limites do Estado de Direito – e descobrir como 
leis boas, em toda a sua positividade e mutabilidade, devem ser derivadas 
[…] de princípios imutáveis.319 

 

 

Estes “princípios imutáveis” não retiram sua autoridade ou validade de qualquer 

outra circunstância para além da pura e simples razoabilidade. Não veiculam 

componentes estruturalmente vinculativos à validade das normas, ou condições sine 

qua non para sua cogência – contudo, considerando que tais normas são produto da 

razão humana em seu exercício político e jurídico, é de se esperar que estipulem a 

pretensão de corretude tendo por critério a mesma razoabilidade presente em sua 

elaboração. Uma lei injusta continua sendo lei, evidentemente; porém, pode e deve 

se adequar, tanto quanto possível, aos princípios básicos da razoabilidade. 

 

 

3.7 O Direito e os direitos 

 

 

Conclui-se, portanto que o sentido do direito, segundo Finnis, orbita em torno 

de direitos individuais – compreendidos, para tal finalidade, a partir de três elementos. 

Em primeiro lugar, deve-se entender o termo “direitos” como um plexo 

multidimensional de categorias de direitos subjetivos, referente simultaneamente a 

direitos humanos, morais, pessoais, legais, etc.320, mas que, em última instância, 

expressam requisitos de razoabilidade prática relativos ao indivíduo e à sua 

subjetividade mesma. O vocabulário jurídico cuidou de diferenciar tais instanciações 

conforme aplicáveis a um ou outro âmbito de juridicidade; é certo, porém, que o 

conjunto de tais direitos é o foco de um sistema jurídico e é precisamente o que 

 
319 FINNIS, 2007, p. 337. 
320 Ibid., p. 195. 



123 
 

legitima suas instituições e define o que é o Direito em oposição a todas as outras 

formas de organização social e manifestações normativas. Em segundo lugar, este 

orbitar se manifesta de inúmeras maneiras: endossar, promover, inibir a violação, 

recomendar, estimular, proteger, expressar, determinar, detalhar, e todas as mais 

variadas formas pelas quais um sistema jurídico convalida a plêiade de direitos dos 

membros da comunidade. Por fim, conjugando os dois pressupostos anteriores, tem-

se que a estreiteza e a eficácia com as quais um sistema jurídico reconhece e promove 

tais direitos se constitui em um critério por meio do qual é possível avaliá-lo e 

aprimorá-lo (no sentido de fazer tais direitos florescerem).  

A expressão “florescimento dos direitos” é intencionalmente um paralelo ao 

florescimento humano, o qual Finnis incisivamente enfatiza como sendo o resultado 

do exercício dos bens humanos básicos. Ora, se os valores básicos levam à plenitude 

da existência humana, e se a existência humana em suas infinitas atualizações é, por 

definição o objeto central do direito, seria perfeitamente possível concluir que a 

maximização do exercício dos direitos humanos (lato sensu) representa o objetivo 

maior do exercício do Direito no âmbito das sociedades, sua essência mesma. No 

próximo capítulo, pretendemos abordar como o jusnaturalismo se constitui como o 

alicerce máxime para o florescimento dos direitos humanos em suas mais variadas 

dimensões políticas e jurídicas.  

  



124 
 

4 JUSNATURALISMO E DIREITOS HUMANOS 

 

 

De uma determinada condição ontológica não se segue, necessariamente, que 

haja um direito subjetivo correspondente a tal condição. Dito de outra maneira, não é 

possível afirmar que uma afirmação factual quanto à natureza humana como, por 

exemplo, a liberdade, implique direta e imediatamente no fato de que exista um direito 

jurídico individualmente oponível a outrem, inclusive ao Estado, e cuja violação por 

parte de outrem legitime a interferência estatal (inclusive, tendo-se em conta a 

possibilidade de que, caso tal violação parta do próprio Estado, outros Estados 

estariam legitimados e até mesmo moralmente obrigados a intervir). Há vários passos 

argumentativos que interconectam as duas proposições, e inúmeras questões que 

podem ser levantadas com relação a cada um deles: a origem e o sentido do conceito 

de direito subjetivo, o percurso de convolação da ordem da physis para a noção de 

direito como atributo individual, a própria noção de subjetividade jurídica, a ampliação 

do âmbito do direito para uma esfera transnacional, a incorporação dos preceitos da 

razoabilidade prática nos ordenamentos jurídicos e quadros normativos dos Estados, 

as nuances do ideário jurídico que permeia o discurso sobre direitos de cada período 

histórico, a questão da necessidade ou desnecessidade da objetividade moral, a 

possibilidade lógica da inferência de proposições factuais para proposições 

deontológicas ou normativas. Algumas dessas questões foram tratadas nos tópicos 

precedentes, outras serão tratadas neste último capítulo – sempre tendo como ponto 

de partida o quadro conceitual trazido pelo jusnaturalismo neoclássico, de matriz 

aristotélico-tomista e as modulações que esta corrente de pensamento sofreu ao 

longo do tempo.  

O objetivo é apresentar como um tal quadro conceitual é capaz de constituir o 

território próprio dos direitos humanos – querendo tal expressão significar o plexo de 

direitos básicos atribuídos aos indivíduos em decorrência de sua condição humana, 

nas variadas formas e categorias por meio das quais se lhes são atribuídos 

(positivamente ou não, constitucionalmente ou não, reconhecidamente ou não), e em 

uma condição tal que desenvolvam, inclusive, uma relação de supremacia para com 

o ordenamento jurídico estatal e as demais formas de normatividade. Do mesmo 

modo, é necessário identificar a fundamentação jusfilosófica que seja capaz de 

fornecer tais características aos preceitos da razoabilidade prática, a qual é a origem 



125 
 

e a finalidade do direito enquanto produto da razão humana – para, então, 

territorializá-los no âmbito que lhes é próprio: uma concepção do direito que esteja 

indissociavelmente relacionado com a razão. A seguir, perpassaremos estas questões 

com o intuito de demonstrar que o direito natural vem a ser precisamente este território 

propício à manifestação e ao exercício dos direitos humanos básicos.  

 

 

4.1 Uma história da subjetividade jurídica 

 

 

Quer nas formulações mais primevas de Aristóteles a Cícero, quer na robusta 

estrutura teórica desenvolvida pelos jusfilósofos da contemporaneidade, o direito 

natural se apresenta, em essência, como uma corrente jurídico-filosófica direcionada 

ao homem. Uma das consequências mais latentes da teoria do direito natural é a 

atribuição de direitos ao sujeito. Parece ser acertado afirmar que, no contexto 

jusnaturalista, este plexo de direitos apresenta um caractere principal: são decorrentes 

da (e associados à) própria condição ontológica humana, e, portanto, independentes 

de convalidação estatal. Em realidade, este caractere é uma conjunção proposicional 

que, ao mesmo tempo em que reafirma o estatuto do indivíduo na ordem do direito, 

desafia uma série de questões que se complexificam progressivamente, das quais 

uma das mais intrincadas é a questão da subjetividade jurídica.  

Ora, a noção de sujeito de direitos se apresenta nos ordenamentos jurídicos 

como um dado conceitual inteligível de per se, um elemento perfeitamente 

compreensível no conjunto teórico dos direitos positivados – os quais, no geral, 

elencam fórmulas cujo escopo precípuo é precisamente a proteção da pessoa 

humana. Ocorre, porém, que a subjetividade jurídica não esteve presente desde 

sempre no conjunto teórico do jusnaturalismo. Tampouco equivale, com o risco da 

trivialidade, do conceito biológico de homem, ou mesmo do conceito epistemológico, 

filosófico, metafísico, político, social ou moral. Há uma especificidade na subjetividade 

jurídica, uma conjugação de todos os outros panoramas e prismas da subjetividade 

que a orienta para o território do direito e a situa como fonte e foco do pensamento 

jurídico. Tal fato faz com que o direito, para além de uma mera forma de organização 

social, adquira a condição de um elemento participante da construção do homem. 



126 
 

A subjetividade jurídica, como qualquer conceito, é um construto, forjado e 

conformado ao longo de séculos; e, se a culminação do jusnaturalismo é o conjunto 

dos movimentos políticos que se ocuparam majoritariamente de declarar os direitos 

inalienáveis e imutáveis atribuídos ao sujeito, é crucial compreender como um tal 

conceito foi constituído no decorrer da história do pensamento ocidental. 

Evidentemente, há esboços de uma possível teoria da subjetividade com base em 

elementos esparsos do pensamento jurídico: Fábio Konder Comparato, por exemplo, 

argumenta que a noção de dignidade da pessoa humana (que referencia, em última 

instância, o estatuto ontológico do homem) tem origem em uma consideração político-

antropológica presente já no direito romano: 

 

 

Dignus, na língua latina, é adjetivo ligado ao verbo defectivo decet (é 
conveniente, é apropriado) e ao substantivo decor (decência, decoro). No 
sentido qualificativo do que é conveniente ou apropriado, foi usado tanto para 
louvar quanto para depreciar: dignus laude, dignus supplicio. O substantivo 
dignitas, ao contrário, tinha sempre conotação positiva: significava mérito e 
indicava também cargo honorífico no Estado.321 

 

 

Do mesmo modo, a noção de dignidade está presente no pensamento tomista 

e também na patrística, diretamente associada à ideia de pessoa (o qual, como visto, 

carrega uma perspectiva bastante diferente de uma simples definição fisiológica do 

homem como, meramente, um ser racional): 

 

 

La noción de dignidad ha ido históricamente unida a la de persona. La noción 
de persona como substancia individual de naturaleza racional fue una 
creación de los teólogos de los primeros siglos – conocidos como “Padres de 
la Iglesia” – cuando hubieron de explicar el dogma de la Trinidad. […] También 
se le añadió la nota de dignidad porque, como explicó Tomás de Aquino, el 
término ‘persona’ designó anteriormente un cargo eclesiástico; pero notemos 
que Tomás, al margen de este dato simplemente histórico, indica que el 
nombre de persona comporta dignidad, y los restantes escolásticos 
mantuvieron que la persona, al mismo tiempo que incomunicable y solitaria, 
era merecedora por sí misma de dignidad.322  

 

  

 
321 COMPARATO, Fábio Konder. Fundamentos dos direitos humanos. In: Cultura dos direitos 

humanos. São Paulo: LTr, 1998. p. 8. 
322 CARPINTEIRO, Francisco. La dignidad humana en Tomás de Aquino. In: Persona y Derecho. n. 74 

pp. 97-116. 2007. Disponível em: https://revistas.unav.edu/index.php/persona-y-derecho/article/vie 
w/7919. Acesso em: 3 fev. 2025. p. 102. 



127 
 

Para além da Baixa Idade Média, contudo, a questão da subjetividade se torna 

paulatinamente mais identificável – e, consequentemente, percorre a filosofia de 

maneira cada vez mais visível. Um dos autores que minudencia esse percurso é Yves-

Charles Zarka, cujos ensaios demonstram que a ideia de sujeito como ente 

propriamente jurídico só foi apropriadamente delineada no fim da modernidade, às 

portas do período revolucionário que inaugurou a contemporaneidade. 

Segundo Zarka323, a questão do homem como sujeito de direito não é um dado 

imutável: trata-se de um conceito que possui um percurso histórico perfeitamente 

mapeável. A concepção de que o homem possui direitos inalienáveis pela sua simples 

condição de ser humano, em realidade, não é anterior ao século XVII, 

majoritariamente porque depende de uma série de pressupostos filosóficos de 

natureza epistemológica e metafísica. Em virtude disso, Zarka afirma que 

frequentemente a questão da subjetividade jurídica é mal colocada (e, portanto, não 

pode ser abordada adequadamente a não ser que seu real alcance seja desvelado)324. 

Para Zarka, há várias questões que precedem a questão do homem como sujeito de 

direitos, e se constituem, deste modo, como pressupostos teóricos à sua plena 

manifestação. Em primeiro lugar, a pressuposição gnoseológica do indivíduo – a qual 

não se liga unicamente à ideia de ego cartesiano; ao contrário, está territorializada no 

campo do jusnaturalismo moderno (de Grócio a Leibnitz), sobretudo como a 

concepção de direito natural que pode ser associada à ideia de direito subjetivo325. 

Em segundo lugar, Zarka aponta a necessidade de distinção entre indivíduo, pessoa 

e sujeito – uma questão que passa por três momentos teóricos: a definição 

propriamente moderna de direito como qualidade moral, a reflexão do status do ser 

 
323 ZARKA, Yves-Charles. L’autre voie de la subjectivité: six études sur le sujet et le droit naturel au 

XVIIéme siècle. Paris: Beauchesne, 2000.  
324 Nesse sentido, fazendo eco à afirmação de Zarka, a ubíqua crítica de Lenio Streck ao senso comum 

teórico que superficializa o discurso jurídico e obsta o aprofundamento semântico-filosófico dos 
conceitos com os quais se trabalha: “A significação dada ou construída via senso comum teórico 
contém um conhecimento axiológico que reproduz os valores sem, porém, explicá-los. 
Consequentemente essa reprodução (inautêntica dos pré-juízos, no sentido de Gadamer) conduz a 
uma espécie de conformismo dos operadores jurídicos. senso comum teórico sufoca as 
possibilidades interpretativas. Quando submetido a pressão do novo, (re)age institucionalizando a 
crítica. Para tanto, abre possibilidades de dissidências apenas possíveis (delimitadas previamente). 
Ou seja, no interior do sentido comum teórico, permite-se, difusamente, (apenas) o debate periférico, 
mediante a elaboração de respostas que não ultrapassem o teto hermenêutico prefixado (horizonte 
de sentido)” – SENSO comum teórico dos juristas. In: STRECK, Lenio Luiz. Dicionário de 
Hermenêutica: 50 verbetes fundamentais da Teoria do Direito à luz da Crítica Hermenêutica do 
Direito. 2.ed. Belo Horizonte: Letramento, 2020. p. 409. 

325 ZARKA, op. cit., p. 8. 



128 
 

(pessoa) ao qual convém uma tal definição do direito natural, e a conexão entre os 

campos da gnoseologia e do direito no problema da subjetividade.  

Há, então, um deslocamento da concepção do direito: não é possível limitá-lo 

a uma mera estrutura hierarquizante da realidade e da comunidade política (local ou 

universal); foi preciso, ao contrário, pô-lo em relação para com o ser humano. Trata-

se de uma clivagem que, segundo Zarka, se origina no pensamento de Grócio. A 

maneira como o pensamento de Grócio se encaixa na tradição jusnaturalista está 

intimamente relacionada precisamente com o papel desempenhado pelo homem na 

grande quadratura do Direito: 

 

 

As regras de direito serão deduzidas da natureza do homem: essa referência 
à da natureza do homem: essa referência à natureza serve de transição e 
permitirá que a escola oriunda de Grócio conserve a etiqueta de direito 
natural, entendendo-se contudo que aqui a natureza evocada deixa de ser a 
natureza externa. Não há mais direito fora do pensamento subjetivo de Deus 
ou do homem. […] Segundo ele, o justo só pode estar no homem e sua fonte 
também está no homem, na sua razão, já que a razão é a essência da 
natureza humana. O direito procede ex principiis homini internis. O direito 
natural é o dictatum rectae rationis. Estamos aí na medula da doutrina. Mais 
uma vez, nada de novo em todos esses princípios; as ideias novas são 
raríssimas; mas Grócio terá a força de ser consequente consigo mesmo.326  

 

 

Para Grócio, o direito é “uma qualidade moral ligada ao indivíduo para possuir 

ou fazer de modo justo alguma coisa”327 – concebida, portanto, enquanto significado 

puro do termo jus, como uma facultas; uma prerrogativa inerente; consequentemente, 

a persona é concebida como o ser ao qual se relaciona o direito como qualidade moral. 

Grócio retoma o conceito de qualidade moral conforme havia sido formulado por 

Suárez, o qual, por sua vez, remete a Tomás de Aquino328; desenvolve-o, porém, para 

encampar uma tripartição do direito em relação ao indivíduo: a potestas, o dominium 

e a faculdade de exigir o que é a si devido. A ideia de qualidade moral transita, assim, 

para o território da origem da ideia de direito subjetivo, e inaugura uma reorganização 

 
326 VILLEY, 2009, p. 650. 
327 GRÓCIO, Hugo. O Direito da guerra e da paz. v. 1. Ijuí: Unijuí, 2004. p. 74. Diz o trecho completo: 

“Há um significado de direito diferente do anterior, mas que dele decorre e que se refere à pessoa. 
Tomado neste sentido o direito é uma qualidade moral ligada ao indivíduo para possuir ou fazer de 
modo justo alguma coisa. Este direito está ligado à pessoa, mesmo que às vezes siga a coisa, como 
ocorre com a posse de imóveis que são chamados direitos reais, comparados com outros direitos 
puramente pessoais; não que os primeiros não sejam igualmente ligados à pessoa, mas porque não 
pertencem a ninguém mais que àquele que possui determinada coisa”. 

328 ST, IIaIIae, q57, art1. 



129 
 

do pensamento jusnaturalista; é em Grócio que a noção de subjetividade jurídica 

apresentará seus primeiros traços: 

 

 

Quanto à teoria dos direitos subjetivos, já tive a oportunidade de dizer que 
Grócio foi o autor de uma definição formalizada, particularmente precisa e 
muito disseminada na ciência jurídica alemã: Jus est […] qualitas moralis 
personae competens ad aliquid juste habendum vel agendum: o direito seria, 
pois, uma qualidade da pessoa, que a torna apta a possuir ou a realizar uma 
certa ação, sem que moral seja ofendida. […] Grócio sabe que essa definição 
não é a dos juristas romanos, que não dispunham desse termo abstrato para 
designar o direito do sujeito sobre a coisa que é sua (Facultatem jurisconsulti 
nomine sui appelant, nos posthac jus proprie aut stricte dictum appellabimus). 
A antiga acepção de justo (“id quod justum est"), repudiada como destituída 
de sentido e desprovida de utilidade, é substituída pela outra, moderna, de 
direito subjetivo.329 

 

 

É em Hobbes, porém, que a noção de sujeito de direito começa a aparecer de 

maneira mais concreta. A centralidade da liberdade no pensamento hobbesiano como 

condição existencial do homem e tendência para a preservação de si mesmo é 

imediatamente associada, por ele, à concepção do direito da natureza atribuído a cada 

indivíduo. O direito natural é imediatamente associado à liberdade que cada indivíduo 

possui de preservar a sua própria existência, e a ideia de um pacto social é o corolário 

e a manifestação desta liberdade no seio de uma pluralidade de indivíduos que a 

exercem mutuamente330. Nesse sentido: 

 

 

Em definitivo, é o direito natural do indivíduo que está no princípio do sistema, 
como se evidencia claramente na ordem dos dois primeiros tratados [de 
Hobbes]. É sobre esse direito do indivíduo que está constituído todo o edifício: 
e, em primeiro lugar, o contrato e o pacto, pois, segundo Hobbes, o contrato 
é cessão recíproca de direitos, o pacto, renúncia ao direito próprio, portanto 
uso, exercício de direito. O pacto deriva do direito subjetivo. Ora, o pacto será 
fonte de toda a ordem jurídica positiva, mesmo do direito sucessório ou 
familiar; fonte até mesmo de toda justiça: só haverá injustiça para Hobbes na 
violação dos pactos: Injustitia est pactorum non praestatio. A injúria (injuria; 
injury), ato contrário ao direito, será a transgressão dos pactos. […] Todo o 
direito é reconstruído por Hobbes, em etapas sucessivas, tendo como 

 
329 VILLEY, 2009, p. 666. 
330 Textualmente: “O direito de natureza, que os escritores geralmente chamam jus naturale, é a 

liberdade que cada homem possui de usar seu próprio poder como quiser, para a preservação de 
sua própria natureza, isto é, da própria vida; e, consequentemente, de fazer tudo aquilo que seu 
próprio julgamento e razão lhe indiquem como os meios mais adequados para esse fim” – HOBBES, 
Thomas. Leviatã, ou matéria, forma e poder de um estado eclesiástico e civil. São Paulo: Martins 
Fontes, 2003. p. 109.  



130 
 

primeiro degrau o direito subjetivo, e é nisso que ele derruba a ciência jurídica 
anterior.331 

 

 

Apesar da concepção de uma estrutura jurídica fundada no direito individual, a 

ideia de “indivíduo” no pensamento hobbesiano não pode ser claramente associada 

ao ser humano ou ao indivíduo moral capaz de atos jurídicos, mas sim ao indivíduo 

físico, como corpus dotado da liberdade para a preservação do próprio corpus.  Em 

Hobbes, a lei natural é redutiva: referente ao indivíduo, é verdade, mas autorreferente 

acima de tudo332. Em virtude dessa indefinição, e apesar de inaugurar na discussão 

jurídica a questão da individualidade, a concepção hobbesiana de sujeito não chega 

a elaborar uma teoria da ipseidade capaz de possibilitar a gênese do sujeito de direito 

propriamente dito: 

 

 

Autrement dit, il manque à Hobbes une doctrine de l’identité du soi seule 
susceptible de definir um être moral. Or c’est d’une certaine manière la 
conséquence que tirait déjá Cudworth: em supprimant le libre arbitre, le 
système de Hobbes suprime également l’idée d’um sujet de la liberté. 
L’identité du soi ne peut se trouver sur le plan du simple désir, elle suppose 
en outre, pour Cudworth, la définition d’un príncipe hégémonique dans l’âme 
que est le príncipe qui gouverne et commande en nous.333 

 

 

Assim, a ideia de sujeito jurídico depende necessariamente do isolamento do 

indivíduo moral, associando a liberdade, a ação e a possiblidade de responsabilização 

jurídica. Será Pufendorf que atribuirá ao direito natural a ideia de obrigação – 

entendendo o direito não mais como uma simples qualidade fisiológica do indivíduo 

concreto, mas como a qualidade moral da obrigação de obediência à lei natural 

(promulgada por Deus, segundo Pufendorf). O ser ao qual se atribui um tal dever de 

observação da lei natural não pode ser reduzido meramente à sua materialidade 

física334. De acordo com Zarka335, Pufendorf critica, por este motivo, Hobbes e 

 
331 VILLEY, 2009, pp. 704-705. 
332 ZARKA, 2000, p. 42. 
333 Ibid., p. 47. 
334 “O direito natural não é senão a lei moral, que prescreve a cada um aquilo que deve fazer ou evitar, 

conforme sua natureza racional e social. Essa lei impõe obrigações, pois decorre da vontade divina, 
e sua observância não se funda na mera força física, mas na razão e na moralidade” – 
PUFENDORF, Samuel. Do dever do homem e do cidadão segundo a lei natural. Rio de Janeiro: 
TopBooks, 2007. p. 75. 

335 2000, p. 16. 



131 
 

Espinosa; o último, porém, de maneira menos branda, uma vez que a concepção 

espinosana de lei natural estaria irrecuperavelmente associada ao movimento e a uma 

faculdade natural determinante da ação que anularia o papel da razão como elemento 

cardeal da conduta. Se, em Hobbes, o âmbito do direito natural é o campo da 

utilização racional do poder e da liberdade para a preservação de si mesmo (e, 

portanto, afasta os seres irracionais ou inanimados), em Espinosa toda a realidade 

encampa a nervura da lei por intermédio da qual a natureza determina, fixamente, as 

operações de todos os seres. Ora, para Pufendorf, a concepção espinosana destroi o 

direito na medida em que o limita às qualidades meramente físicas de seres físicos. 

Assim, a partir de Pufendorf, a lei natural não pode se realizar fora do ser humano – 

muito embora, segundo Zarka, ainda não haja em Pufendorf uma definição do homem 

como ser moral que seja capaz de sustentar uma relação consistente com o direito 

natural.  

Será apenas com Locke e na questão epistemológico-metafísica da 

consciência que a subjetividade moral adquirirá contornos mais delineados e próximos 

da subjetividade jurídica. O problema da identidade e do self é abordado por Locke 

em interlocução a Descartes; e em franca contraposição a este no que concerne à 

relação entre pensamento e substância, entre a existência do ego e a natureza 

espiritual da res cogitans. A emergência da ipseidade em Locke se dá, ao contrário, 

por meio da distinção entre a identidade do homem, a identidade da substância e a 

identidade pessoal – mais precisamente por meio da transmigração da consciência 

que acompanha o pensamento e a memória do homem que se concebe como self em 

uma relação para consigo mesmo ao longo do tempo336. Etienne Balibar, comentador 

de Locke, enfatiza o senso moral e jurídico que a concepção lockeana de 

personalidade trará, precisamente em virtude de sua reflexividade plúrima:   

 

 

And it is undoubtedly through the unity of reflection, memory, responsibility 
and appropriation, united in a single phenomenology of ‘internal perception’, 
that Lockean consciousness remains, at least in its formal structure, a moral 
consciousness. Consequently, the fact that it constitutes the criterion of 
personal identity, itself required by legal responsibility, can only ever be the 
reverse side of its own constitution. This unity that we have called (since Kant) 

 
336 “A identidade pessoal, em meu entendimento, não se funda na identidade da substância, mas no 

poder da consciência de continuar a mesma, com uma percepção contínua de si mesma, o que 
implica a memória do que passou e daquilo que foi feito, independentemente de ser a mesma 
substância” - LOCKE, John. Ensaio sobre o Entendimento Humano. São Paulo: Editora Nova 
Cultural, 1995. p. 263. 



132 
 

the subject, and that Locke – the first to do so – calls self-consciousness, is 
indissolubly logical (self-identical), moral and legal (responsibility, 
appropriation) and psychological (interiority and temporality).337 

 

 

Zarka destaca, ainda, que o problema da ipseidade localiza-se no cerne da 

subjetividade moral e possui um escopo intrinsecamente jurídico: 

 

 

On comprend donc en quel sens le problème de l’identité personelle est au 
cœur de la question du statut de l’être moral. Du reste, Locke lui-même […] 
associe deux sens de la personne: a) la personne como soi, b) la personne 
au sens juridique, en tant qu’elle s’approprie des actions, ainsi que le mérite 
et le démérite de ces actions. Ces deux notions sont même liées entre elles 
pour former le concept de personnalité.338 

 

 

O resultado concreto é a integralização política do indivíduo por meio de suas 

inter-relações, como ressalta Gerson Neves Pinto: 

 

 

Poderíamos resumir o que o filósofo inglês diz da seguinte maneira: nós não 
podemos conhecer o que é o homem ou, dito de outro modo, a essência, a 
substância do homem nós não sabemos o que é. Dentro desta perspectiva, 
como fazer então para organizar o mundo humano? Não podemos organizá-
lo sobre a substância, e não podemos organizá-lo sobre um saber sobre o 
que é o homem, pois não poderíamos saber o que são as finalidades do 
homem. […] E é neste ponto que intervém os direitos do homem, pois Locke 
nos explica que a substância não é conhecível, a única coisa que é conhecível 
entre os homens são as relações. O segredo da construção de um mundo 
humano, no momento mesmo onde não sabemos o que é o homem, é de 
apoiar esta construção sob o conhecimento das relações humanas, e 
finalmente a única relação que é perfeitamente clara é a do consentimento.339  

 

 

Para que a noção de sujeito de direito seja finalmente constituída, porém, ainda 

será necessário cumprir mais uma etapa, de acordo com Zarka: a relação entre o 

campo gnoseológico e o campo jurídico, precisamente porque é a partir dessa relação 

 
337 BALIBAR, Etienne. Identity and difference. John Locke and the invention of consciousness. 

Londres: Verso, 2013. p. 322. 
338 ZARKA, 2000, p. 23. 
339 PINTO, Gerson Neves. A (R)evolução da Política Moderna e a Construção dos Direitos do Homem 

nas Constituições Modernas. In: Anuario del Área Socio-Jurídica. v. 11. n. 1. pp. 97–107. 
Disponível em: https://www.indexlaw.org/index.php/AnuariodelAreaSocioJuridica/article/v iew/5716. 
Acesso em: 9 jan. 2025. 



133 
 

que ocorrerá a passagem da questão do sujeito da relação cognitiva para o sujeito da 

relação jurídica intersubjetiva – o que se concretizará com Leibniz.  

Leibniz segue Grócio na definição do direito como uma qualidade moral 

atribuída ao sujeito, contudo, introduz um acréscimo considerável. A persona à qual a 

qualidade moral será atribuída é referida por ele como sujeito: Subjectum qualitatis 

moralis est persona, seu substantia rationalis340. Em um tal contexto, a expressão 

“direito subjetivo” é mais justificada e aparente, e, segundo Zarka, Leibniz pode 

mesmo ter sido o primeiro a ter utilizado a fórmula341 – e não apenas a fórmula 

terminológica, mas sobretudo a problematização que deslocou a questão do sujeito 

do plano gnoseológico para o plano jurídico, o que a torna, apropriadamente, mais do 

que uma simples expressão: em realidade, um conceito. 

O percurso formativo do conceito leibniziano de subjetividade é complexo. 

Inicia, segundo Zarka, pela análise da continuidade da identidade ao longo do tempo, 

mesmo após períodos de suspensão da consciência. A recomposição da ipseidade 

pessoal e moral não se limita ao próprio sujeito, mas pode ser efetivada também pela 

via da alteridade; de tal maneira que a relação com o outro é uma forma de constituir 

a identidade pessoal. Embora haja certa relutância em impingir a amplitude conceitual 

do termo constituir (Zarka é enfático ao afirmar que não se trata de conceber o outro 

como participante direto da constituição do si-mesmo), a alteridade é elemento 

intrínseco à concepção que Leibniz faz do amor: fazer da felicidade do outro a nossa 

própria felicidade. Como já visto, esta questão é crucial para a teoria do direito: Finnis 

desenvolve o conceito de amizade como um pilar elementar da composição da 

comunidade e da persecução do bem comum, em termos muito semelhantes aos que 

Zarka utiliza para se referir a Leibniz: 

 

 

[…] podemos dizer que a amizade é o pensamento mais comunal, embora 
não a forma mais estendida ou elaborada de comunidade humana. Há 
comunidade em um sentido pleno quando (i) A faz do bem-estar de B e de 
sua participação autoconstituidora nos bens humanos um de seus (de A) 
compromissos autoconstituidores, e (ii) B faz do bem-estar de A igualmente 
um de seus (de B) compromissos básicos, e (iii) A e B colaboram de acordo 
com esses compromissos.342 

 

 
340 ZARKA, 2000, p. 26. 
341 ZARKA, loc. cit.  
342 FINNIS, 2007, p. 145. 



134 
 

 

Mesmo para Leibniz, tal noção de amizade ou amor (que, agora, pode ser 

adequadamente qualificada como uma relação propriamente intersubjetiva) encampa 

a definição progressiva dos diferentes níveis do direito natural: 

 

 

Following a current in the natural law tradition, Leibniz supplements his 
account of justice as the charity of the wise with three principles handed down 
from Roman law via Justinian’s Institutes (533 AD). […] Leibniz suggests that 
these principles underwrite three distinct degrees of justice. The lowest 
degree is “strict right” (ius strictum), which has as its precept that “no one is to 
be injured, so that he will not be given a motive for a legal action within the 
state, nor outside the state a right of war”. Strict right primarily includes a bare 
minimum set of negative duties, such as the duties not to harm, not to murder, 
and not to commit theft. The function of this degree of justice is the 
“conservation of peace.” The second degree Leibniz calls “equity” or “charity” 
in the narrow sense of the term, which has its basis in the principle “to give 
each his due.” […] Whereas strict right functions merely to avoid misery by 
fostering peace, the duties of equity actively promote the happiness of others 
as far as possible within this life.343 

 

 

O resultado, segundo Zarka, é a inauguração conceptual do sujeito de direito 

como elemento fundamental da teoria jurídica: “en transposant la question du sujet du 

plan gnoséologique au plan juridique, il définit aussi les premiers linéaments d’un 

fondement intersubjectif de la theorie du droit”344. O sujeito de direito emerge como 

um produto da perspectiva moderna do pensamento jusnaturalista, e seu advento 

conceitual traz consigo o elemento de irredutibilidade a qualquer perspectiva fisicalista 

ou naturalista. A universalidade do sujeito de direito repousa precisamente sobre esta 

irredutibilidade345. Trata-se, em realidade, de uma abertura à intersubjetividade, à 

objetividade e à universalidade – uma leitura que aproxima o direito natural da 

consideração do sujeito como fonte e fim.  

 

 

 

 

 

 
343 YOUPA, Andrew. Leibniz’s Ethics. In: ZALTA, Edward; NODELMAN, Uri (ed.). The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy. Disponível em: https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/lei 
bniz-ethics/. Acesso em: 2 fev. 2025. 

344 ZARKA, 2000, p. 29. 
345 Ibid., p. 30. 



135 
 

4.2 O trajeto dos direitos humanos: do ius gentium à constitucionalização 

 

 

Até que a subjetividade jurídica adquirisse a suficiente pujança conceitual no 

pensamento jusfilosófico ocidental, falava-se em princípios do direito natural. A partir 

de então, e somente a partir de então, os princípios foram concretizados em direitos 

naturais.  

É possível considerar o ius gentium como um embrião dos direitos humanos 

universais. Por volta dos séculos II e III a.C., com a expansão do Império, o chamado 

“direito das gentes” constituía uma parcela do direito romano destinada aos povos 

não-romanos, uma vez que o ius civile não lhes era aplicável346. Administrado pelo 

chamado “pretor peregrino” em virtude do afluxo das relações jurídicas envolvendo 

romanos e não-romanos, o direito das gentes passou a representar uma espécie de 

direito escrito comum dos povos sujeitos ao Império – e, neste contexto, obtém 

fundamentação jurídica na universalidade da razão comum a todos os homens347, em 

uma relação bastante próxima com o direito natural348.  

 
346 A esse respeito: “O ius civile é o direito próprio de determinada civitas; é o direito do civis (cidadão); 

é o direito que não é comum às outras civitates. Já o ius gentium é o direito que é observado em 
Roma e nos outros povos conhecidos dos romanos. O direito romano, portanto, contém normas do 
ius civile (que lhe são próprias) e normas do ius gentium (que são comuns a Roma e aos demais 
povos de seu conhecimento). Por outro lado, há estreita vinculação entre o ius gentium e o ius 
naturale” – ALVES, José Carlos Moreira. Direito Romano. 18. ed. Rio de Janeiro: Forense, 2018. 
p. 113.  

347 O jurisconsulto Gaio principia as suas Institutas situando o papel do ius gentium no contexto do 
direito romano, explicitando a relação para com a razão natural e nela fundamentando a 
universalidade do ius gentium: “Omnes populi qui legibus et moribus reguntur partim suo proprio, 
partim communi omnium hominum iure utuntur; nam quod quisque populus ipse sibi ius constituit, id 
ipsius proprium est uocaturque ius ciuile, quasi ius proprium ciuitatis; quod uero naturalis ratio inter 
omnes homines constituit, id apud omnes populos peraeque custoditur uocaturque ius gentium, 
quasi quo iure omnes gentes utuntur. populus itaque Romanus partim suo proprio, partim communi 
omnium hominum iure utitur. quae singula qualia sint, suis locis proponemus” – GAIO. Institvciones. 
Disponível em: https://oll.libertyfund.org/titles/gaius-institutes-of-roman-law. Acesso em 14 dez. 
2024.  

348 A despeito disso, a efetiva posição do direito das gentes no arcabouço jurídico é, sob certos 
aspectos, um tanto difusa. A propósito: “O direito das gentes situar-se-ia, então, entre o direito 
natural e o direito civil, o que lhe confere à partida uma posição de certo modo ambígua. […] O 
direito civil é como que o direito próprio da cidade onde um povo se organiza. Inversamente, o direito 
dos povos é aquele que a razão natural estabelece entre toda a comunidade humana, aquele que 
se conserva de modo equivalente entre todas as gentes, a modo de um direito de que todos os 
povos fazem uso” – SILVA, Paula de Oliveira. O ius gentium a Segunda Escolástica. [Entrevista 
cedida a] Marcia Junges e Alfredo Culleton. São Leopoldo: Instituto Humanitas Unisinos (IHU), 6 
set. 2010. Disponível em: https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/3491-paula-oliveira-e-silva. 
Acesso em: 14 dez. 2024. Esta alocação intermediária, porém, explicita em parte a natureza do ius 
gentium: “Mas algumas normas particulares deste direito natural eram catalogadas ora como de 
direito natural, ora como de direito dos povos. O direito dos povos seria, neste caso, um direito 

 



136 
 

O ius gentium perpassou o Medievo como a lei das nações, mas foi aos poucos 

sendo dissociado do direito natural. Tomás de Aquino reproduz a repartição entre 

ambos que já vinha sedimentada no direito romano, justificando-a na consideração 

que a razão humana é capaz de destinar à lei natural das coisas mesmas: 

 

 

Como se disse, o direito ou o justo natural é o que, por natureza, é ajustado 
ou proporcional a outrem. Ora, isso se pode dar de duas maneiras: primeiro, 
segundo a consideração absoluta da coisa em si mesma. Assim, o macho, 
por natureza, está adaptado à fêmea para dela gerar filhos; e o pai, ao filho, 
para que o nutra. Segundo, algo é naturalmente adaptado a outrem, não 
segundo a razão absoluta da coisa em si, mas tendo em conta as suas 
consequências: por exemplo, a propriedade privada. […] Ora, considerar 
alguma coisa, confrontando-a com suas consequências, é próprio da razão. 
Portanto, isso é natural ao homem, segundo a razão natural, que dita esse 
proceder. 349 

 

 

Logo, não haveria a princípio identificação direta entre o ius gentium e o direito 

natural. Tampouco o haveria com o direito positivo puro e simples – posto que o ius 

gentium não teria sido estabelecido por uma autoridade política global; do mesmo 

modo não é possível equipará-lo literalmente ao direito internacional (categoria 

concebida apenas na modernidade tardia, mas que traz consigo a noção de um 

conjunto de princípios e normas aplicáveis à comunidade humana global350). O ius 

gentium representa uma categoria sui generis no campo jurídico-normativo, que se 

situa no intermédio entre o direito natural, enquanto fundamento material e expressão 

da razão humana, e o direito positivo, enquanto concretização normativa típica do 

âmbito político.  

A segunda Escolástica, especialmente por meio de Francisco Suárez, será 

responsável pela sistematização do pensamento tomista e pelo desenvolvimento da 

 
positivo, pois dependeria da instituição humana. Por seu turno, há normas de direito positivo que 
são apenas válidas para alguns povos e cidades. Daí a tripartição que os juristas romanos fazem 
do direito propriamente humano em natural, dos povos e civil. O direito dos povos seria, então, algo 
como um direito decorrente da natureza humana, não porque uma tal natureza o exija de modo 
absoluto, mas pelas circunstâncias e pela condição concreta do gênero humano, situada no espaço 
e no tempo” – SILVA, loc. cit. 

349 ST, IIaIIae, q57, art3. 
350 ONOFRI, Renato Sedano. História do direito internacional público. In: CAMPILONGO, Celso 

Fernandes; GONZAGA, Alvaro de Azevedo; FREIRE, André Luiz (coord.). Enciclopédia jurídica da 
PUC-SP. São Paulo: Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 2017. Disponível em: https://en 
ciclopediajuridica.pucsp.br/verbete/505/edicao-1/historia-do-direito-internacional-publico. Acesso 
em: 14 dez. 2024. 



137 
 

noção de ius gentium. Para além da primeira teorização dos direitos subjetivos 

enquanto faculdades morais atribuídas aos indivíduos como meio de realização do 

preceito aristotélico de justiça distributiva, Suárez refina o conceito de ius gentium: 

compreendendo-o, ainda, como “uma combinação entre a racionalidade da lei natural 

e a vontade expressa na lei civil”351, lhe atribui um status jurídico e uma dinamicidade 

aptos a torná-lo um “direito transnacional que independe de estar escrito ou não, que 

é formulado pelas culturas, numa consensualidade progressiva e que deve ser 

respeitado universalmente”352. Suárez discordará do direito tradicional quanto à 

tripartição do direito353 em positivo, natural e das gentes, e do tomismo que atribui aos 

animais e à natureza a submissão à lei natural, enquanto o direito das gentes 

pertenceria exclusivamente ao ser humano354: 

 

 

Ergo sunt iuris humani et non naturalis: “Therefore, they are human rights and 
not natural rights,” Suárez stresses, and natural law should not be confused 
with the law of nations because of the degree of complexity required for its 
demonstration. Drawing necessary conclusions from natural principles and 
considering them as natural law without taking into account the existence of 
social institutions or of the human community, as if those conclusions did not 
depend on human will, is an error. Those rights and precepts that derive from 
natural principles - not in an absolute manner, but presupposing the existence 
of human society and certain essential circumstances for its preservation—
constitute what Suárez understands as the ius gentium and seems to derive 
from references made by Thomas Aquinas.355 

 

 

Ainda segundo Culleton, Suárez atribui ao ius gentium uma série de 

características que o situam entre o direito natural e o direito civil356, das quais a mais 

relevante para o escopo do presente trabalho é a vinculação com princípios de justiça 

 
351 CULLETON, Alfredo. O pensamento de Suarez como base dos direitos humanos. [Entrevista 

cedida a] Marcia Junges. São Leopoldo: Instituto Humanitas Unisinos (IHU), 6 set. 2010. Disponível 
em: https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/3483-alfredo-culleton-5. Acesso em: 14 dez. 2024. 

352 Ibid. 
353 Aqui, toma-se o cuidado de utilizar o termo “direito” em vez de “lei” para a adequada distinção entre 

jus e lex, os quais representam conceitos diferentes – especialmente no contexto abordado neste 
tópico. 

354 CULLETON, Alfredo Santiago. Mutability and immutability of the ius gentium according to Suárez. 
In: CULLETON, Alfredo Santiago; PICH, Roberto Hofmeister (ed.). Right and Nature in the first 
and second scholasticism. Acts of the XVIIth Annual Colloquium of the Société Internationale pour 
l’Étude de la Philosophie Médiévale. Turnhout: Brepols, 2014. pp. 301-318. 

355 Ibid., p. 308. 
356 “(a) a strong link with the consent and will of human beings; (b) the support of a human authority; (c) 

its basis in custom; (d) its contingency and mutability; (e) an extensive claim to universality, although 
it is not absolutely universal; (f) its subjection to the principles of justice that can be easily perceived 
by human reason” – CULLETON, 2014, p. 316. 



138 
 

que seriam facilmente perceptíveis pela razão humana. A obra de Suárez é de uma 

vastidão comparável à de Tomás, e abordá-la em maiores detalhes fugiria do escopo 

do presente trabalho – é pertinente, porém, mencionar que a análise suareziana do 

ius gentium e suas relações com o direito natural e a lei civil é minudenciada nos 

capítulos XVII a XX do Livro II de De Legibus357. Sobre o tema, destaca-se o seguinte 

trecho: 

 

Ratio autem huius partis et iuris est, quia genus humanum, quantumvis in 
varios populos et regna divisum, semper habet aliquam unitatem, non solum 
specificam, sed etiam quasi politicam et moralem, quam indicat naturale 
praeceptum mutui amoris et misericordiae, quod ad omnes extenditur, et 
extraneos, et cuiuscumque rationis. Quapropter, licet unaquaeque civitas 
perfecta, respublica aut regnum fit in se communitas perfecta et suis membris 
constans, nihilominus quaelibet illarum est et membrum aliquo modo huius 
universi, prout ad genus humanum spectat. Nunquam enim illae 
communitates sunt sibi sufficientes singillatim, quin indigent aliquo mutuo 
auxilio et societate communicatione, interdum ad melius esse, maiorem 
utilitatem, interdum vero etiam ob moralem necessitatem et indigentiam, ut ex 
ipso usu constat. Ergo ratione indigent aliquo iure, quo dirigantur et recte 
ordinentur in hoc genere communicationis societatis. Et quamvis magna ex 
parte hoc fiat per rationem naturalem, non tamen sufficienter et immediate, 
quoad omnia; ideo aliquia specialia iura potuerunt usum earumdem gentium 
introduci. Nam sicut in una civitate vel provincia consuetudo introducit ius, ita 
in universum genus humanum potuerunt iura gentium moribus introduci. 
Loquor maxime, quod ea, quae ad hoc ius pertinent, sunt pauca et iuri naturali 
valde propinqua, et quae facillimam habent ab illo deductionem, adeo 
utilitatem et consentaneam naturae, ut licet non sit evidens deductio, tamen 
valde conveniens naturae et acceptabilis ab omnibus.358 

 

 
357 O acesso a traduções contemporâneas das obras de Suárez acaba se mostrando relativamente 

restrito, embora seja possível localizar edições primevas: SUÁREZ, Francisco. Tractatus de 
legibus, ac Deo legislatore. Mainz: Baltashar Lippius, 1619. Disponível em: https://play.google.com/ 
books/reader?id=RqD1YzXkHeQC&pg=GBS.PA16&hl=pt. Acesso em: 23 dez. 2024. 

358 SUÁREZ, 1619, p. 109. Em tradução livre: “A razão para esta parte e do direito é que a raça humana, 
embora dividida em vários povos e reinos, sempre tem alguma unidade, não apenas específica, mas 
também política e moral, que é indicada pelo preceito natural de amor mútuo e compaixão, que se 
estende a todos, tanto estrangeiros quanto aqueles de todos os tipos. Portanto, é permitido que 
qualquer cidade, república ou reino perfeito se torne uma comunidade perfeita em si mesma, e para 
seus membros, no entanto, cada um deles é um membro de uma certa maneira desta raça humana 
universal. Pois essas comunidades nunca são suficientemente autossuficientes por si mesmas, a 
ponto de não precisarem de algum auxílio mútuo e sociedade, comunicação às vezes para um 
melhor ser, maior utilidade, e outras vezes até por necessidade moral e indigência, como se mostra 
pelo próprio uso. Portanto, por razão, necessitam de algum direito pelo qual sejam dirigidas, 
corretamente ordenadas neste tipo de comunicação e sociedade. E embora, em grande parte, isso 
seja feito pela razão natural, ainda não é suficiente e imediato quanto a todas as coisas; por isso, 
alguns direitos especiais puderam ser introduzidos pelo uso das mesmas nações. Pois assim como 
em uma cidade ou província o costume introduz o direito, assim no gênero humano em todo ele, os 
direitos das nações puderam ser introduzidos pelos costumes, ou ainda mais, porque aqueles que 
pertencem a este direito são poucos, muito próximos do direito natural e que têm a mais fácil 
dedução, tão útil e conforme à própria natureza, que, embora não seja uma dedução evidente como 
sendo de si completamente necessária para os costumes, é ainda assim muito conveniente para a 
natureza e aceitável por todos”. 



139 
 

 

Por fim, a respeito da caracterização jurídica do ius gentium entre o direito 

natural e o civil, bem como de sua relação com preceitos naturais da razão humana: 

 

 

Sed in hoc non est facienda vis, tum quia potuerunt uti voce illa in diverso 
sensu, tum etiam quia ius gentium est veluti medium inter ius naturale et civile. 
Nam cum primo convenit aliquo modo in communitate et in universalitate et 
facili illatione ex principiis naturalibus, licet non per absolutam necessitatem 
vel evidentiam, in quo conveniri cum humano iure; et ideo interdum aliqua 
praecepta naturalia, quae per solum discursum habentur, et illo indicio iuris 
gentium appellata sunt et similiter interponuntur exempla iuris gentium 
permixta cum naturalibus. Tamen in rigore loquendo et proprie distinguendo, 
rationes iurium, exempla etiam praecepta distinguenda sunt.359 

 

 

Com base nessa derivação, e na atribuição de um caráter precipuamente 

jurídico à razão universal humana, Villey360 acusa Suárez de falsear o tomismo – por 

conferir à lei natural o estatuto de um conjunto de princípios latentes na realidade dos 

quais a razão individual extrairia normas jurídicas concretas, dotadas de conteúdo e 

significado361. Se considerarmos os preceitos da razão prática (e também o 

jusnaturalismo) como uma inflexão entre o direito e a moral, Suárez teria sido 

responsável por dar ênfase às consequências jurídicas de tal inflexão – enquanto o 

tomismo tradicional faria pender a balança para o lado da moralidade. A distinção é 

mais profunda do que se pode imaginar: a amálgama entre ius e lex362 que a 

 
359 SUÁREZ, 1619, p. 111. Em tradução livre: “Mas, sobre isso, não se deve forçar a interpretação, tanto 

porque se poderia usar essa expressão em um sentido diverso, quanto porque o direito das gentes 
é, como que, um meio entre o direito natural e o direito civil. Pois com o primeiro ele concorda, de 
certa forma, na comunhão e na universalidade, e na fácil dedução a partir dos princípios naturais, 
embora não com necessidade absoluta ou evidência, no que se refere ao direito humano; e, 
portanto, algumas vezes, certos preceitos naturais, que são apenas tratados por meio de um 
raciocínio, são chamados de direito das gentes e, da mesma forma, exemplos de direito das gentes 
são misturados com preceitos naturais. No entanto, no rigor de um discurso correto e propriamente 
distintivo, as distinções entre os direitos, os exemplos e os preceitos também devem ser feitas”. O 
trecho em destaque é especialmente esclarecedor. 

360 VILLEY, 2009, p. 412. 
361 “Mas estamos muito longe de são Tomás quando ele trata do direito natural: são Tomás quer extrair 

o direito da natureza exterior da observação das pólis e dos grupos humanos. É algo bem diferente 
extraí-lo da razão individual. E por que essa transformação? Reencontramos aqui a intenção de 
Suárez de dar ao direito natural a forma de regras: na natureza não se encontram regras prontas, 
mas uma certa teologia, ou uma certa filosofia, pode pretender que nossa razão conteria regras 
substanciais” – VILLEY, 2009, p. 413. 

362 Villey, acidamente: “Esse processo de confusão culmina com a obra de Suárez. Suárez avisa já no 
início do livro (1.2) que usará a palavra jus como sinônimo de lex. O truque deu certo. Bastou trair a 
terminologia. Os tomistas forjarão uma forma inédita de direito natural, afirmando vinculá-lo ao 
Tratado das leis da Suma.” – VILLEY, 2014, p. 171. 



140 
 

concepção escolástica do direito das gentes possibilitou inaugurou uma nova maneira 

de interpretar o jusnaturalismo: 

 

 

Na Suma, a lei natural é moral e não tem incidência, pelo menos direta, sobre 
o direito. Mas do ponto de vista dos espanhóis ela tem insignes vantagens: 
estar -segundo Paulo – “inscrita no coração de todo homem”; vis innata, disse 
Cícero, em que a palavra natureza muda de sentido. Em vez de designar o 
crescimento natural de uma ordem social, significa a imediatez de certas 
máximas gerais, extraídas da “natureza do homem”, estas funcionarão como 
axiomas. Por outro lado, como a lei natural está repetida no Decálogo, os 
teólogos se declaram seus intérpretes autoriza- dos – acreditam possuir sua 
fórmula. Ela se torna quase positiva subentendendo-se com isso: ditada por 
Deus e alimento predileto dos clérigos. Sobre ela, estes forjarão um “direito 
natural” auto. denominado “cristão”, uma “doutrina social cristã” - o que já tem 
bem pouca conformidade com o espírito do autor da Suma dotado de 
autoridade quase religiosa. No século XVII, será secularizado apenas na 
aparência, quando a deusa "Razão", legisladora, substituir o Deus dos 
cristãos363 

 

 

Sabe-se que a posição de Villey é bastante crítica quanto à ideia de direitos 

humanos tal como concebida na contemporaneidade – sobretudo em decorrência de 

um alegado descompasso para com o pensamento filosófico-jurídico que embasou o 

discurso do Direito até a segunda Escolástica364. Villey destaca o vazio linguístico e 

conceitual da expressão “direitos do homem”, precisamente porque não é possível 

vislumbrar um conceito que lhe seja correspondente no direito romano365, e nem 

relacioná-lo com o plexo conceitual que a ideia de justiça atinge a partir do 

pensamento de Aristóteles366; como conclusão, “falar de um direito humano seria 

contraditório, incompatível com a ideia de direito”367. Para Villey, o percurso que os 

direitos humanos trilharam até as Declarações resultou em uma avalanche de direitos 

difusos e indistintos, exercíveis indeterminadamente e alheios à estrutura jurídica que 

encerra o homem no plano jurídico e interliga as partes bem definidas de uma relação 

 
363 VILLEY, 2014, p. 172. 
364 VILLEY, Michel. O direito e os direitos humanos. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2019. 
365 “Tendo o direito se fragmentado em pedaços diversos, o uso atual é distinguir do ‘direito objetivo’, 

ou conjunto das leis positivas, o ‘direito subjetivo’: termos bárbaros. O ‘direito subjetivo’ (esta 
linguagem cheira à filosofia alemã) é um produto dos pandectistas” – Ibid., p. 67. 

366 “Acabo de percorrer a Introdução geral ao direito do Digesto, que, para nossos ancestrais, era o 
ABC da educação jurídica. Nela nada encontrei que se parecesse com nossos ‘direitos humanos’, 
com a idéia moderna subjetivista do direito de liberdade de um sujeito, ou mandamento de um poder. 
Mas quão mais rica, e tirada da observação realista das atividades judiciárias, a noção grega do 
direito no que tange a reconhecer e ‘determinar’ na partilha das coisas entre cidadãos!” – VILLEY, 
2019, p. 66. 

367 Ibid., p. 96. 



141 
 

jurídica – segundo ele, um retrocesso no plano conceitual: “desconhecimento das 

finalidades do direito, não inocente, nem involuntário […]; uma linguagem cujo 

resultado mais claro é um mergulho na névoa”368. Não obstante, mesmo a explícita 

ressalva de Villey deixa evidente a especificidade e o feixe das nuances do 

jusnaturalismo que a escolástica carregará ao longo da Baixa Idade Média, a qual, 

imbuída da construção progressiva da ideia de subjetividade jurídica (conforme 

exposto no tópico precedente), culminará naquilo que se consagrou no ideário jurídico 

como “direitos humanos”. Tal fato permite concluir que o ius gentium, conforme a 

roupagem dada pela Escolástica a partir do jusnaturalismo tomista e do contexto 

jurídico medieval, é, de fato, o embrião dos direitos humanos: 

 

 

[o conceito de ius gentium] Passa a ser entendido como um direito que 
considera as culturas dos povos como autoridade legítima que deve ser 
respeitada, uma consideração ao que foi construído ao longo do tempo pelos 
povos e que não temos direito de atropelar sob nenhuma alegação. […] O 
conceito de Direito de Gentes, relativo ao que hoje conhecemos como 
Direitos Humanos, é importante porque, mesmo sendo um direito que se 
expressa numa positividade, numa norma escrita, tem na sua base uma 
racionalidade que considera as culturas, a diversidade de modos de 
manifestação cultural. E isso ao mesmo tempo em que busca a sua 
universalidade369.    

 

 

É significativo o fato de que o ocaso da modernidade tenha coincidido com a 

consolidação da ideia de sujeito de direito, e, por consequência, a contemporaneidade 

tenha início justamente com a concretização dessa noção no ideário jurídico – por 

meio dos movimentos políticos que resultaram nas Declarações de direitos humanos. 

Há autores que defendem, inclusive, que o jusnaturalismo, enquanto teoria jurídica, 

acabou sendo simplesmente transmutado na teoria dos direitos humanos; e, portanto, 

as características principais das exigências da racionalidade em face do indivíduo e 

da estrutura estatal que aos poucos se consolida. Neste sentido: 

 

 

 
368 VILLEY, 2019, p. 163. 
369 CULLETON, Alfredo. A origem dos Direitos Humanos está na releitura do Direito das Gentes. 

[Entrevista cedida a] Patrícia Fachin. São Leopoldo: Instituto Humanitas Unisinos (IHU), 2 set. 2017. 
Disponível em: https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/7035-a-origem-dos-direitos-humanos-estan 
a-releitura-do-direito-das-gentes. Acesso em: 14 dez. 2024. 



142 
 

Os direitos humanos, com efeito, nada mais são que o modo no qual se 
apresentam em nosso tempo – e de uma forma particularmente aguda – as 
instâncias mais profundas do jusnaturalismo. Os direitos humanos não são 
benévolas concessões que os Estados ou suas constituições fazem aos 
cidadãos [...]; constituem na verdade a maturação definitiva no nosso tempo 
da ideia – tipicamente jurídica – do primado da justiça no mundo humano.370 

 

 

É inegável que a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão, publicada 

em 1789 como o ponto culminante da Revolução Francesa (e, nesse sentido, o 

prelúdio da contemporaneidade), tem origem no pensamento jusnaturalista que a 

precedeu. Veicula os direitos universalmente atribuíveis aos homens por sua pura e 

simples condição humana; precisamente por isso, estabelece uma clivagem com 

relação ao jusnaturalismo clássico – na medida em que as teorias do direito natural 

da Antiguidade e do Medievo atribuíam ao ser humano a dignidade que lhe era cabível 

no grande esquadro da realidade ordenada (em Tomás de Aquino, precisamente por 

ser capaz de participar da lei eterna por intermédio da lei natural). Uma vez aprimorada 

e internalizada a noção de subjetividade jurídica, a Declaração parte do pressuposto 

de que o homem, abstrata e universalmente considerado, é portador de direitos 

inalienáveis e completamente independentes da convalidação estatal (o que possui 

uma estrutura argumentativa bastante semelhante às relações entre os preceitos da 

lei natural e a lei civil no jusnaturalismo de matriz aristotélico-tomista). “[…] a locução 

‘direitos do homem’ é intercambiável com a expressão ‘direitos naturais’, ambas 

utilizadas no texto para designar a mesma realidade. Os direitos ali declarados são 

considerados naturais porque procedem da natureza do homem, da sua própria 

essência de pessoa, de ser racional”371. Trata-se de uma reformulação da matriz 

jusnaturalista: declarar os direitos que o homem possui enquanto indivíduo, por força 

de sua própria natureza humana, significa o mesmo que afirmar que a lei civil deve 

buscar seus fundamentos nestes mesmos direitos caso possua a pretensão de justiça.  

O próprio texto da Declaração é praticamente uma ode ao pensamento 

jusnaturalista, valendo-se, inclusive de um léxico amplamente utilizado pelos teóricos 

do direito natural – o que, evidentemente, resulta em um texto conceitualmente pleno, 

constituído pelo feixe semântico da tradição jusnaturalista sobre a qual se estrutura: 

 
370 D’AGOSTINO, Francesco. Diritto e giustizia. Per una introduzione allo studio del diritto. Milão: San 

Paolo, 2004. pp. 24-25. apud LACERDA, Bruno Amaro. Jusnaturalismo e direitos humanos. In: 
Revista Interdisciplinar Do Direito. Faculdade De Direito De Valença, v. 8. n. 1. pp. 105–112. 2001. 
Disponível em https://revistas.faa.edu.br/FDV/article/view/321. Acesso em: 3 out. 2024. 

371 LACERDA, 2011, p. 107. 



143 
 

 

 

Isto pode comprovar a filiação jusnaturalista dos direitos humanos, na medida 
em que os seus defensores, quando redigiram a Declaração de 1789, 
expuseram claramente que não estavam meramente criando, por sua 
vontade, normas positivas, mas que sua vontade reconhecia direitos cuja 
existência (como valor, como algo estimável) não dependia de qualquer 
positivação. Alguns direitos declarados, inclusive, já eram de certo modo 
universalizados, concebidos como atribuíveis a qualquer homem, e não 
somente aos cidadãos franceses, como no caso do art. 9º.372 

 

 

É praticamente despiciendo discorrer aqui sobre a relevância do discurso sobre 

os direitos humanos, uma vez que é notório que este discurso está profundamente 

arraigado no próprio conceito de Estado – ao menos na forma como se o conhece 

atualmente, vinculativamente ao Estado Democrático de Direito, que está inteiramente 

centrado na assecuração dos direitos individuais. Vale dizer, a expressão “direitos 

humanos”, aqui, não se limita a uma categoria supra-positiva de direitos condizente 

com os direitos e liberdades básicos que foram especificamente assim denominados 

(e formalizados por meio da Declaração Universal dos Direitos Humanos pela ONU 

em 1948) – os direitos humanos stricto sensu.  

A expressão “direitos humanos”, no escopo do presente trabalho, se refere à 

plêiade de direitos decorrentes da natureza humana e de sua racionalidade (as quais 

se desvelam em uma série de dimensões possíveis relacionadas às potencialidades 

e bens intrínsecos à natureza do homem); assim, abrange todas as categorias 

jurídicas sob as quais se possa relacionar, especificar ou hierarquizar tais direitos. 

Uma das maneiras pelas quais os direitos humanos lato sensu (originários, como se 

viu, do pensamento jusnaturalista) foram positivados no Estado contemporâneo é a 

sua cristalização sob a designação “direitos fundamentais”; um conceito jurídico 

indissociável do fenômeno do constitucionalismo. Vale dizer, esta amálgama entre 

todas as categorias jurídicas utilizadas para se referir aos direitos humanos básicos é 

utilizada também por Finnis, inclusive com referência ao ius gentium – o qual, após 

longas construções teóricas, amadureceu como o plexo de direitos humanos 

positivados: 

 

 

 
372 LACERDA, 2011, p. 109. 



144 
 

That portion of our positive law which consists of legal principles or rules giving 
effect to purposes such as those just listed was often named, by natural law 
theories, ius [or jus] gentium. Minted by jurists of classical Roman law such as 
Gaius (c. 165 AD), this name – literally “the law of peoples” – alludes to the 
set of rules and principles found in similar if not identical forms in virtually all 
legal systems. The reason for their ubiquity is, generally speaking, that any 
reasonable consideration of what it takes for individuals, families and other 
associations to live together in political society, tolerably well, will identify these 
principles and rules as necessary. In modern law they are picked out, in 
principle, by names such as “the general principles of law recognized by 
civilized nations” (Statute of the International Court of Justice, art. 38), ius 
cogens erga omnes (literally “law that is compelling [obligatory without 
agreement or enactment or other forms of adoption] in relation to [for/on, 
‘against’] everyone”), “higher law”, or “fundamental human rights.” In 
Aquinas’s theory of law, they are referred to as conclusions (entailments) of 
the very highest-level, most general moral principles. In the common law 
tradition, the legal wrongs picked out by such principles have been called mala 
in se, as distinct from mala prohibita – things wrong in themselves as distinct 
from things wrong only because prohibited by (positive) law – and this 
distinction remains, for good reason, in use in judicial reasoning.373 

 

 

O surgimento do Estado constitucional no Ocidente é um trajeto paralelo à 

consolidação dos direitos humanos nas ordens jurídicas estatais. A partir de sua 

positivação nas cartas constitucionais, os direitos fundamentais passaram a receber 

a designação de “direitos e garantias individuais”, convertendo o processo de 

reconhecimento e declaração que estava na gênese do discurso sobre direitos 

humanos em uma efetiva procedimentalização e assecuração pelas ordens jurídicas 

– de tal forma que o Estado se legitima precisamente na medida em que é capaz de 

garantir, individualmente, todo o plexo de direitos atribuíveis aos cidadãos: 

 

 

[…] os direitos fundamentais são-no, enquanto tais, na medida em que 
encontram reconhecimento nas constituições e deste reconhecimento se 
derivem consequências jurídicas. Por outras palavras ainda que são as de 
um influente filósofo da actualidade: se se deseja falar de direitos no sentido 
de direito positivo é preciso distinguir entre droits de l'homme na qualidade de 
normas de acção moralmente justificadas e droits de l'homme enquanto 
normas constitucionais dotadas de valor de direito positivo.374 

 

 

 
373 FINNIS, John. Natural Law Theories. In: ZALTA, Edward; NODELMAN, Uri (ed.). The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy. Disponível em: https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/ 
natural-law-theories/. Acesso em: 12 jan. 2025 

374 CANOTILHO, José Joaquim Gomes. Direito Constitucional e Teoria da Constituição. 7. ed. 
Coimbra: Almedina, 2018. p. 377. 



145 
 

Se os direitos humanos stricto sensu são a vertente propriamente jurídica dos 

direitos naturais, os direitos fundamentais são a vertente positivada dos direitos 

humanos stricto sensu. É possível prosseguir na seriação: falar dos direitos da 

personalidade como a vertente privatista dos direitos fundamentais, das garantias 

penais, dos princípios processuais e das inúmeras e variadas formas pelas quais uma 

ordem jurídica é capaz de absorver e instanciar a gama de direitos humanos. Sabe-

se que as categorias sucessivas “direitos naturais”, “direitos humanos” e “direitos 

fundamentais”, embora derivem matricialmente da mesma raiz, representam 

categorias diversas, representativas de âmbitos distintos do Direito e da teoria jurídica; 

manifestam-se em respectivos territórios específicos e são, ao fim e ao cabo, 

fenômenos e conceitos jurídicos fundamentalmente diversos entre si. Apesar disso, 

em virtude de sua origem matricial comum e, sobretudo, da coerência argumentativa 

do presente trabalho (que pretende estabelecer a relação entre o jusnaturalismo 

neoclássico e a ideia de direitos atribuíveis ao ser humano), para efeitos de leitura 

deste texto, todas estas categorias estão englobadas sob a designação “direitos 

humanos” – devendo-se lê-la aqui, portanto, como direitos humanos lato sensu. Finnis 

adota o mesmo expediente.375 

Destaca-se, porém, a maneira por meio da qual Canotilho refere, sub-

repticiamente, a ambivalência basilar dos direitos fundamentais: são droits de 

l’homme, no sentido de que foram incorporados à ordem jurídica e apresentariam, 

portanto, uma faceta positivista; mas são também droits de l’homme, no sentido de 

que se remetem, imediata e fundamentalmente, à natureza ontológica de seu titular, 

o ser humano. Em sua gênese, o fenômeno dos direitos fundamentais igualmente 

aponta para uma origem diretamente atribuível ao jusnaturalismo. Em primeiro lugar, 

há autores que estabelecem uma relação indissociável entre o pensamento 

jusnaturalista e o próprio constitucionalismo, fundada sobretudo na perpetuação de 

estruturas e linhas mestras dos arranjos jurídicos e políticos ao longo da História e na 

culminação destes em um arcabouço protetivo dos direitos individuais fundamentais.  

 
375 “Quase tudo neste livro diz respeito a direitos humanos (‘direitos humanos’ sendo uma expressão 

contemporânea que se refere aos ‘direitos naturais’: uso esses termos como sinônimos). Pois que, 
como veremos, a moderna gramática dos direitos proporciona um modo de expressar virtualmente 
todos os requisitos da razoabilidade prática. De fato, essa gramática de direitos é tão ampla e flexível 
em seu alcance que sua estrutura é geralmente pouco entendida; mal-entendidos nas discussões a 
respeito de direitos, e a respeito de direitos (supostamente) particulares e do âmbito deles, são 
conseqüentemente muito freqüentes” – FINNIS, 2007, p. 195. 



146 
 

A esse respeito, o eminente constitucionalista Manuel Gonçalves Ferreira 

Filho376 aborda a linha histórica que esta estrutura percorreu, desde o que Charles 

Howard McIlwain chama de “constitucionalismo antigo” – pautado por sistemas de 

limitação de poder (como a divisão de poderes na República Romana e a graphe 

paranomon, um procedimento judicial em Atenas cujo objeto era a anulação de leis 

que contrariassem o Direito – um embrião, portanto, da ideia de controle abstrato de 

constitucionalidade)377. Segundo o autor, o direito medieval era essencialmente 

jusnaturalista, e alguns institutos e dispositivos jurídicos reproduziram o manifestaram 

esta inspiração, como a Bula de Ouro outorgada na Hungria em 1222, limitando o 

poder real, e a Magna Carta de 1215, que promulga os direitos dos ingleses em face 

do rei. Após as declarações de direitos, abordadas acima, o fenômeno do 

constitucionalismo teria emergido com toda a sua força nas sociedades ocidentais, 

tendo o jusnaturalismo latente na raiz da doutrina do Poder Constituinte. O autor 

menciona o livreto Qu’est-ce que le Tiers État?, de Sièyes, que idealiza o poder 

constituinte a partir do processo de estruturação das sociedades políticas tendo o 

governo como obra de um poder próprio e exclusivo da nação, mas que igualmente 

se subordina ao direito natural: 

 

 

A nação possui permanentemente esse Poder Constituinte que não se esgota 
em qualquer de suas manifestações e pode exprimi-lo do modo que queira. 
Com efeito, seria ridículo – o adjetivo é por ele empregado, “supor a nação 
presa por formalidades ou subordinada à Constituição sujeita apenas os seus 
mandatários”. A vontade da nação é a “lei suprema”. O Poder Constituinte, 
pelo qual se exprime a nação, pode tudo. Entretanto, expressamente ressalva 
Sieyès, acima dele e da nação está o direito natural. Este, portanto, impera 
sobre a nação e o Poder Constituinte, tese que não rejeita o direito pós-
moderno.378 

 

 

Ao seu passo, o constitucionalismo característico da pós-modernidade teria 

trazido consigo elementos deste radical jusnaturalista, mesmo que sob a roupagem 

de ruptura com a modernidade. Uma destas ideias, segundo o autor, é a existência de 

um direito supra-positivo, que se manifesta exemplarmente no art. 20, alínea 3, da Lei 

 
376 FERREIRA FILHO, Manoel Gonçalves. Constitucionalismo e direito natural: uma relação inelidível. 

In: Revista Brasileira de Direito Constitucional. n. 6. pp. 642-653. jul-dez.2005. Disponível em: 
https://www.esdc.com.br/seer/index.php/rbdc/article/view/309. Acesso em: 5 ago. 2024. 

377 Ibid., p. 644. 
378 Ibid., p. 650. 



147 
 

Fundamental Alemã de 1949379, bem como a supremacia dos direitos fundamentais, 

os quais são vistos no direito hiper-moderno (expressão equivalente à 

contemporaneidade) como “inerentes à própria ideia de Constituição”380. Para o autor, 

é incontestável que o pensamento jusnaturalista acompanha o constitucionalismo ao 

longo de toda a história jurídica do Ocidente: 

 

 

No Constitucionalismo “antigo” – sempre adotando a fase como mensurada 
por McIlwain - nasce a idéia de Direito Natural que particularmente se 
desenvolve no período medieval. No Constitucionalismo “moderno”, refulge 
nas declarações, leva à própria idéia de Constituição e fundamenta as 
principais doutrinas que formam a ossatura do direito constitucional. No 
Constitucionalismo “hiper-moderno” são os direitos fundamentais, progênie 
do Direito Natural, o seu grande objetivo, a mola mestra de seu 
desenvolvimento.381 

 

 

O direito natural, consequentemente, culminará no arcabouço de direitos 

fundamentais incrustrados nos documentos constitucionais382 – fato que os diferencia, 

conceitualmente, dos direitos humanos stricto sensu. Trata-se, portanto, de uma nova 

convolação do pensamento jusnaturalista, o qual assume uma dimensão concretizável 

 
379 Diz o mencionado dispositivo: “Die Gesetzgebung ist an die verfassungsmäßige Ordnung, die 

vollziehende Gewalt und die Rechtsprechung sind an Gesetz und Recht gebunden” – ALEMANHA. 
[Lei Fundamental (1949)]. Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland. Bonn: Verlag des 
Grundgesetzes, 1949. Disponível em: https://www.gesetze-im-internet.de/gg. Acesso em: 7 mar. 
2025. Em tradução livre, “O poder legislativo está subordinado à ordem constitucional, e o poder 
executivo e o judiciário estão subordinados à lei e ao direito”.  

380 FERREIRA FILHO, 2005, p. 651. 
381 Ibid., p. 652. 
382 Não se ignora a existência de posições contrárias a este vínculo entre o jusnaturalismo e os direitos 

fundamentais. A respeito da suposta impossibilidade de alicerçar os direitos fundamentais no 
jusnaturalismo, mencionamos as seguintes considerações de Gregorio Peces-Barba: “Historical 
achievements or class interests are hidden under the mask of respectability in the shape of an 
impossible objectivity, and this doesn't make fundamental rights stronger, it makes them weaker. 
When the intellectual foundations of fundamental rights are demolished, the whole building collapses. 
Power, that power that has been shaped in the modem world in the guise of the State, is not sensitive 
to external ideas of reason. If no morality is assumed by the State, fundamental rights will themselves 
be a forceless morality and politics will be a conscienceless force” – PECES-BARBA MARTÍNEZ, 
Gregorio. Fundamental Rights: between morals and politics. In: Ratio Juris. v. 14. n. 1. pp. 64-74. 
2001. Disponível em: https://philpapers.org/rec/MARFRB. Acesso em: 17 jan. 2025. O argumento 
de Peces-Barba, no entanto, é bastante símplice e falha já em sua premissa: reduz o jusnaturalismo 
ao arcabouço teológico do direito natural pré-moderno, ignorando todo o processo de laicização e 
fundamentação filosófica que a teoria jusnaturalista experimentou após a modernidade. De mais a 
mais, a própria linha central do artigo mencionado é o lugar intermediário em que os direitos 
fundamentais se situam: entre a moral e a política – que é precisamente o locus do direito natural. 



148 
 

que se reveste de função normativa383. Esta paralelização funcional entre ambos, 

entretanto, não é imediata: Anderson Vichinkeski Teixeira384 revisita a normogênese 

dos direitos fundamentais para situar uma categoria intermediária: os direitos públicos 

subjetivos, oriundos do pensamento de Georg Jellinek. O surgimento e consolidação 

do Estado moderno notoriamente preservou alguns elementos do jusnaturalismo de 

matriz judaico-cristã, sobretudo a ideia de pessoa humana (em uma percepção que, 

ao direcionar-se à individualidade e à subjetividade, reformulou o paradigma valorativo 

da relação que se estabelece entre o Estado e o sujeito) e o princípio da dignidade 

humana (o qual torna o ser humano como ponto de origem e corolário de todos os 

direitos e das estruturas normativas mais fundamentais). É notável, ainda segundo 

Teixeira, que as declarações de direitos do século XVIII tiveram o condão de romper 

“com os limites que o direito natural impunha, sobretudo devido ao seu elevado grau 

de abstração e desvinculação com as ordens jurídicas positivas”385, muito embora 

também se lhes atribuía a característica de objetivarem que as leis posteriores 

reconhecessem tais direitos e os tutelassem. Para suprir a indeterminação semântica 

dos direitos humanos no contexto do constitucionalismo, Jellinek introduziu a 

categoria dos direitos públicos subjetivos, os quais 

 

 

surgem como uma categoria que assegurava tanto direitos garantidos formal 
e expressamente pelo Estado – que chegaram a ser chamados de direitos 
reflexos, já que seriam mero "reflexo" do direito positivo - quanto direitos 
subjetivos materiais que consistiriam apenas na constatação de um interesse 
individual reconhecido expressamente ou implicitamente pelo ordenamento 
jurídico". Mas como o fato de ambos poderem estar expressamente previstos 
pelo direito positivo causaria uma confusão conceitual, a medida exata do 
direito público subjetivo material seria dada pelo interesse subjetivo material 
ou pela pretensão jurídica material subjacentes, operando, assim, um 
alargamento das hipóteses normativas originariamente previstas para dada 
norma jurídica que tutela certo direito.386 

 

 
383 Para um panorama histórico (ainda que sintético) da construção dos direitos fundamentais no ideário 

jurídico e constitucional ocidental, ver também LEWANDOWSKI, Enrique Ricardo. A formação da 
doutrina dos direitos fundamentais. In: Revista da Faculdade de Direito da Universidade de São 
Paulo. v. 98. 2003. Disponível em: https://revistas.usp.br/rfdusp/article/view/67595. Acesso em: 18 
jan. 2025. 

384 TEIXEIRA, Anderson Vichinkeski. O sistema dos direitos públicos subjetivos de Georg Jellinek: 
reconstruindo as origens dos direitos fundamentais na teoria dos quatro status. In: STRECK, Lenio 
Luiz; ROCHA, Leonel Severo; ENGELMANN, Wilson (coord.). Constituição, Sistemas Sociais e 
Hermenêutica: Anuário do Programa de Pós-Graduação da UNISINOS. v. 10. Porto Alegre: Livraria 
do Advogado, 2014. pp. 9-24. 

385 Ibid., p. 12. 
386 Ibid., p. 13. 



149 
 

 

Surge aí, então, a possibilidade de determinação dos critérios (formais ou 

materiais; diretos ou indiretos) para a contraposição dos direitos subjetivos em face 

do Estado. Jellinek é bastante claro ao condicionar a existência dos direitos públicos 

subjetivos à preexistência de uma ordem jurídica estrutural que proteja e reconheça o 

bem ou o interesse do indivíduo387 – e, portanto, atribua ao indivíduo a condição de 

pessoa jurídica. Não obstante (e aí se manifesta o caráter mais evidente do substrato 

jusnaturalista dos direitos fundamentais), a qualificação dos status aponta 

precipuamente para uma condição ontológica, e não um inventário jurídico de direitos 

positivados dos quais o indivíduo seria possuidor apenas na medida em que o Estado 

os tivesse convalidado: 

 

 

Jellinek descreve de formas diversas o que é um status. Importância central 
tem sua caracterização como "uma relação com o Estado que qualifica o 
indivíduo". Nesse sentido, um status é alguma forma de relação entre cidadão 
e Estado. Como uma relação que qualifica o indivíduo, o status deve ser uma 
situação, e, como tal, diferenciar-se de um direito. Isso porque o status, na 
forma como Jellinek o expressa, tem como conteúdo o "ser" e não o "ter" 
jurídico da pessoa.388 

 

 

Há, assim, quatro status possíveis da relação que se estabelece entre o 

indivíduo e o Estado: 

a. Status subiectionis. Nesta dimensão, o indivíduo encontra-se na condição de 

assujeitado ao Estado, na posição de destinatário passivo do exercício do poder 

estatal e, por conseguinte, não se caracteriza como sujeito de direitos (apenas sujeito 

a deveres)389. Trata-se de uma concepção incompatível com a natureza do Estado, 

pertinente “somente à mística personalidade pré-estatal, da especulação do direito 

natural”390.  

b. Status libertatis. Aqui, o poder absoluto do Estado está em questão. A 

soberania é, evidentemente, um poder que deve ser limitado na medida do interesse 

 
387 TEIXEIRA, 2014, p. 14. 
388 ALEXY, Robert. Teoria dos direitos fundamentais. São Paulo: Malheiros, 2008. p. 255. 
389 Vale destacar aqui, novamente, a etimologia da palavra “sujeito” em seu limiar semântico. O sujeito 

é alguém que se submete, ou que é submetido – o sujet é, ao mesmo tempo, sujeito e súdito (ou, 
ainda, sujeito enquanto é súdito). A própria ideia de subjetividade possui uma dimensão política 
intrínseca. 

390 TEIXEIRA, op. cit., p. 15 



150 
 

geral da sociedade que o compõe. O sujeito adquire, aqui, a prerrogativa de defesa 

em face do poder estatal, o que se constitui em um reconhecimento da sua esfera de 

liberdade e caracteriza o cerne dos direitos fundamentais de primeira geração.  

c. Status civitatis. Em tal condição, o Estado se posiciona como responsável 

pela satisfação do interesse público por meio do atendimento aos interesses privados 

devidamente tutelados pelo ordenamento jurídico. Fala-se aqui de uma situação de 

natureza prestacional, sempre intermediada pela ideia de interesse público, e que 

possuem relação com os direitos fundamentais de segunda geração (ou direitos 

sociais).  

d. Status activae civitatis. Na quarta e última dimensão relacional, o indivíduo é 

visto como partícipe da atividade mesma do Estado, em uma condição que lhe atribui, 

subjetivamente, o direito de atuação política na esfera de competência que o 

ordenamento lhe assegura. É o gérmen dos direitos políticos, de cidadania ou de 

participação, em uma perspectiva preponderantemente ativa. 

Em um panorama jurídico-constitucional, o exercício de um direito fundamental 

usualmente agrupa mais de um status. A relação entre indivíduo e Estado assume 

uma perspectiva plurifacetada na medida em que os direitos fundamentais se 

concretizam, manifestando-se de maneiras diferentes de acordo com o nível, o grau, 

o detalhamento conferido pela lei e a situação específica. Vichinkeski391 menciona, 

como exemplo, o direito à educação, que é tradicionalmente associado à categoria de 

direito prestacional (manifestando, precipuamente, o status civitatis), mas que pode, 

em determinadas circunstâncias, ser concretizado por meio de simples imposições 

estatais ligadas aos limites da obrigatoriedade municipal de fornecimento de vagas 

em creches, por exemplo (o que posicionaria tal manifestação do direito fundamental 

no status subiectionis). Acrescentam-se aqui, ainda, as hipóteses de liberdade de 

cátedra no exercício da educação (art. 206, II, da Constituição de 1988392 – status 

libertatis) e da gestão democrática dos espaços educacionais (art. 206, IV, da 

Constituição393 – status activae civitatis).  

 
391 TEIXEIRA, 2014, p. 19. 
392 “Art. 206. O ensino será ministrado com base nos seguintes princípios: […] II - liberdade de aprender, 

ensinar, pesquisar e divulgar o pensamento, a arte e o saber” – BRASIL. [Constituição (1988)]. 
Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidência da República, 
1988. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 
7 mar. 2025. 

393 “VI - gestão democrática do ensino público, na forma da lei” – BRASIL. [Constituição (1988)]. 
Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidência da República, 

 



151 
 

A análise da teoria dos quatro status sob a perspectiva constitucional dos 

direitos exercidos na relação entre indivíduo e Estado permite compreender o trajeto 

histórico dos direitos humanos. Apesar de Vichinkeski defender394 que esta releitura 

teria por escopo a depuração das influências ideológicas judaico-cristãs do direito 

natural, há duas conclusões diretamente relacionadas ao âmbito do presente trabalho. 

A primeira delas é a conclusão a que chega o próprio autor – bastante 

pertinente à estrutura ontológica dos direitos fundamentais no contexto da 

consideração axiológica do sujeito de direitos: a possibilidade de 

 

 

repensar a condição teórico-normativa dos direitos sociais a partir da 
natureza específica do direito em questão, de modo a encontrar soluções 
normativas capazes de otimizar a relação entre a dimensão ontológica e a 
dimensão normativa dos direitos humanos e dos direitos fundamentais395. 

 

 

A segunda, e mais relevante, é a “relação de continuidade entre a teoria dos 

direitos públicos subjetivos e a doutrina dos direitos humanos”396. Ora, esta relação se 

encontra no intermédio dos direitos fundamentais enquanto estruturas constitucionais 

diretas, positivadas e concretas, de um lado; e dos princípios do direito natural em 

relação à condição ontológica do homem, de outro. É bem verdade que este trajeto 

histórico foi marcado por uma série de eventos políticos no campo da práxis, e 

consequentemente por diversas derivações filosóficas e teóricas; a consequência da 

complexidade deste processo é a necessidade de levar em conta as relevantes 

clivagens de perspectiva conceitual. Não é possível, em virtude disso, estabelecer 

uma relação direta e imediata entre o pensamento jusnaturalista clássico e a 

efetivação dos direitos humanos lato sensu (designação na qual se incluem os direitos 

fundamentais em sua acepção contemporânea). É possível, porém, perceber que há 

um percurso orientado, um liame histórico-filosófico entre os dois extremos – de tal 

maneira que, ao fim e ao cabo, os direitos subjetivos dos ordenamentos jurídicos na 

contemporaneidade se referem ao escopo do direito natural. É precisamente em 

virtude disso que sua interpretação e aplicação pertence precipuamente ao território 

 
1988. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 
7 mar. 2025. 

394 TEIXEIRA, 2014, p. 20. 
395 Ibid., p. 21.  
396 Ibid., p. 20. 



152 
 

do jusnaturalismo. É neste âmbito que tais direitos assumem sua máxime 

manifestação.  

 

 

4.3 Direitos humanos na perspectiva finnisiana 

 

 

A questão dos direitos subjetivos assume um papel fulcral no desenvolvimento 

do jusnaturalismo contemporâneo, especificamente o de matriz neotomista. 

Para Finnis, os direitos humanos ou naturais (para ele, sinônimos) são direitos 

fundamentais e gerais. Considerando o papel que o Direito historicamente constituiu 

para si mesmo no sentido de regulamentar a vida humana e “dar orientação 

abrangente e suprema para o comportamento humano na comunidade”397, a 

compreensão dos direitos subjetivos passa a ser imediatamente associada ao 

ordenamento normativo de uma sociedade – sociedade esta que, juridicamente, se 

refere aos direitos subjetivos (quer tal referência equivalha ao reconhecimento, à 

convalidação ou à origem mesma de tal direito; a opção por uma dessas três 

perspectivas marca, em última instância, limites teóricos basilares quanto ao Direito 

natural ou positivo). Para Finnis, a concretização dos direitos subjetivos por meio da 

organização sistêmica de um ordenamento jurídico acaba buscando seus alicerces, 

ainda que remotamente, na categoria de direitos morais fundamentais398. Finnis 

afirma, ainda, que a lógica do discurso contemporâneo sobre direitos é aplicável tanto 

aos direitos “legais” quanto aos direitos “naturais”, e a aplicação desta lógica 

igualmente possibilita a compreensão de outros elementos do argumento do 

pensamento junsaturalista, como a autoridade e a obrigação399.  

Para clarificar essa relação, Finnis explica a estrutura fundamental da 

compreensão jurídica da ideia de “direito” na contemporaneidade. O jurista 

estadunidenste Wesley Newcomb Hohfeld (1879-1918) promoveu uma análise dos 

direitos que engloba os diferentes usos da expressão “direito”; segundo esta análise, 

todo direito pode ser suficientemente reduzido a uma combinação de quatro relações 

intersubjetivas possíveis: (a) reivindicação, (b) liberdade, (c) poder e (d) imunidade. 

 
397 FINNIS, 2007, p. 255. 
398 Ibid., p. 196. 
399 FINNIS, loc. cit. 



153 
 

Afirmar um direito, em tal composição, é estabelecer uma relação entre três termos: o 

titular do direito, a descrição do ato e uma outra pessoa. A estrutura estabelecida por 

Hohfeld é aplicável de maneira muito evidente a relações jurídicas particulares (como 

no caso em que A possui o direito de exigir uma certa quantia de B por força de um 

contrato), mas também a direitos abstratos – posto que, em alguns casos, os direitos 

são invocados perante uma multiplicidade indefinida de indivíduos e não apenas a um 

indivíduo específico (como no caso de A invocar seu direito de não ter sua propriedade 

turbada por parte de B, C, D, etc.; em uma relação multital). Finnis afirma que esta 

estrutura é, em tese, capaz de explicar os direitos humanos. Correntemente, porém, 

observa-se que o discurso sobre direitos assume outra forma: uma relação dual entre 

um indivíduo e uma coisa (diz-se, exemplificativamente, que A tem direito ao uso, gozo 

e fruição da propriedade, ou que A possui um crédito) – em uma estrutura lógica que 

pode se mostrar útil quando se considera direitos como o direito à vida, por exemplo. 

Do ponto de vista jurídico, expor a lógica do direito subjetivo desta maneira desperta 

uma questão fundamental: “qual […] o princípio subjacente que unifica os vários tipos 

de relações que se pode afirmar […] dizer respeito aos ‘direitos’? […] Existe alguma 

explicação geral do que consiste ter um direito?”400 Para Finnis, é insuficiente tratar 

os direitos como se fossem meros reflexos de deveres correlatos atribuíveis a outrem, 

dado que um tal princípio subjacente não seria referente à escolha individual, à 

determinação das liberdades de uma pessoa por outra ou às concessões que o 

ordenamento faz – mas, sobretudo, aos aspectos do florescimento humano 

(traduzidos, no discurso jurídico corrente, por benefícios essenciais para a 

manutenção da vida do desenvolvimento e da dignidade individual, ou como 

necessidades básicas ou fundamentais). Trata-se, sobretudo, de um discurso sobre 

direitos – portanto, uma maneira de compreendê-los. Para Finnis, então, um direito se 

manifesta  

 

 

sempre que um princípio ou requisito básico de razoabilidade prática, ou uma 
regra derivada dele, dê a A, e a cada um e a todos os outros membros de 
uma classe a que A pertença, o benefício de (i) um requisito positivo ou 
negativo (obrigação) imposto a B (inclusive, inter alia, qualquer requisito de 
não interferir na atividade de A ou na fruição de A de alguma outra forma de 
bem), ou da (ii) capacidade de fazer com que B esteja sujeito a tal requisito, 

 
400 FINNIS, 2007, p. 200. 



154 
 

ou da (iii) imunidade de ser ele mesmo submetido por B a qualquer requisito 
desses.401 

 

 

Parece suficientemente claro que a percepção dos direitos está diretamente 

ligada à fruição dos bens humanos básicos. Apesar disso, a necessidade de associá-

los a um detentor não escapa a Finnis: ele capta adequadamente e menciona o 

percurso que a concepção da subjetividade jurídica obteve ao longo da modernidade, 

com base na compreensão do termo “jus”. Houve, segundo ele, um divisor de águas 

logo após Tomás de Aquino, para quem o termo jus seria referente, primariamente, à 

manifestação da justiça402; a partir de Francisco Suárez, contudo, passou-se a utilizar 

o termo em imediata associação a alguém, com relação a quem o jus seria um tipo de 

prerrogativa individual que manifestaria a justiça equitativa ou comutativa: o 

“verdadeiro, estrito e próprio significado de 'jus' é uma espécie de poder moral 

[facultas] que todo homem tem, quer sobre sua própria propriedade, quer em relação 

àquilo que lhe é devido”403. Como se viu acima (e Finnis não omite tal percurso 

histórico) a facultas é convertida em qualidade moral por Grócio, e a partir daí passa 

a ser indissolúvel e inequivocamente ligada ao sujeito que a detém. A conclusão a que 

Finnis chega é de que, em sua origem, a ideia de direito não está ligada à noção 

precedente de dever, como na lógica jurídica tradicional de Hohfeld (para quem o 

direito de A, em qualquer de suas modalidades, implica necessariamente no dever 

correlato de B, em relações jurídicas particulares, e da coletividade, para relações 

multitais). Ao contrário, o direito está ligado precipuamente à realização da 

razoabilidade prática nas relações interpessoais – ainda que neste raciocínio o 

conceito de dever revesta-se de uma relativa importância para se estabelecer um 

vínculo com o bem comum: 

 

 

[…] quando a questão é explicar os requisitos da justiça, o que fazemos nos 
referindo às necessidades do bem comum em seus vários níveis, então 
descobrimos que há razão para se tratar o conceito de dever, obrigação ou 

 
401 FINNIS, 2007, pp. 201-202. 
402 ST, IIaIIae, q57, art1, c. Lê-se: “Eis por quê, de modo especial e acima das outras virtudes, o objeto 

da justiça é determinado em si mesmo e é chamado justo. Tal é precisamente o direito. Toma-se, 
assim, manifesto que o direito é o objeto da justiça”; no original, com expressa menção ao termo 
jus: “Et propter hoc specialiter iustitiae prae aliis virtutibus determinatur secundum se obiectum, quod 
vocatur iustum. Et hoc quidem est ius. Unde manifestum est quod ius est obiectum iustitiae.” 

403 SUÁREZ apud FINNIS, 2007, p. 203. O trecho em questão está em De Legibus, I, ii, 5. 



155 
 

requisito como tendo um papel explanatório mais estratégico do que o 
conceito de direitos. O conceito de direitos não é por isso de menor 
importância ou dignidade, pois o bem comum é precisamente o bem dos 
indivíduos cujo benefício, do cumprimento do dever por parte de outrem, é 
direito deles porque exigido daqueles outros com justiça.404 

 

 

Trata-se, assim, de compreender os direitos como manifestações da 

razoabilidade prática nas relações intersubjetivas ou nas relações entre os indivíduos 

e o Estado.  

Uma vez que os direitos humanos stricto sensu são tidos como o corolário do 

pensamento jusnaturalista, Finnis não se exime de abordar a sua estrutura – mas o 

faz a partir da perspectiva do bem comum e da razoabilidade prática, precisamente 

para clarificar a dinâmica funcional do discurso corrente que afirma os direitos 

subjetivos em relações de dois termos (da forma X tem direito a Y). A análise de Finnis 

é bastante acurada: a Declaração Universal dos Direitos Humanos de 1948 serviu de 

modelo praticamente unânime às democracias ocidentais no desiderato de afirmar os 

direitos fundamentais e inalienáveis dos indivíduos, mas a forma como foi redigida 

ressalta dois caracteres. O primeiro deles é a utilização de duas fórmulas lógicas, uma 

afirmativa (na forma “Toda pessoa tem direito a...”) e outra negativa (na forma 

“Ninguém será...”); e ambas as formas, com a devida utilização de conectores lógicos, 

são perfeitamente intercambiáveis. O segundo, a seu passo, é a percepção de que 

tais direitos estão sujeitos a limitações, expressamente veiculadas pelo art. 29, item 

2, da Declaração, segundo o qual  

 

 

No exercício de seus direitos e liberdades, todo ser humano estará sujeito 
apenas às limitações determinadas pela lei, exclusivamente com o fim de 
assegurar o devido reconhecimento e respeito dos direitos e liberdades de 
outrem e de satisfazer as justas exigências da moral, da ordem pública e do 
bem-estar de uma sociedade democrática.405 

 

 

 
404 FINNIS, 2007, p. 206. 
405 NAÇÕES UNIDAS. Assembleia Geral. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Adotada e 

proclamada pela Assembleia Geral das Nações Unidas (resolução 217 A III) em 10 de dezembro 
1948. Brasília, DF: UNICEF, [2023?]. Adotada e proclamada em 1948. Disponível em: 
https://www.unicef.org/brazil/ declaracao-universal-dos-direitos-humanos. Acesso em: 12 jan. 2025. 



156 
 

A acuidade analítica e a perspicácia de Finnis consistem em dessumir a 

estrutura dinâmica da especificação, do fundamento e do exercício dos direitos 

humanos. Finnis destaca que a expressão “exercício de seus direitos e liberdades” 

corresponde apenas aos direitos postulados por meio da primeira formulação, qual 

seja, na forma afirmativa. Considerando a plena intercambiariedade entre ambas as 

formulações, a utilização de uma forma ou de outra foi intencional por parte da 

Declaração, o que leva à conclusão de que direitos humanos apresentados na forma 

“Ninguém será...” (submetido a tortura, arbitrariamente preso ou privado de sua 

nacionalidade ou propriedade, etc.) possuem um conteúdo já dotado de força 

conclusiva406. A seu passo, os direitos prescritos por meio da primeira formulação, na 

forma “Todo der humano tem direito a...” admitiriam, por força da própria Declaração, 

a possibilidade de limitação com base em quatro fundamentos específicos: (i) os 

direitos e liberdades de outrem; (ii) a moralidade pública; (iii) a ordem pública; e (iv) o 

bem-estar geral. 

O exercício dos direitos por outrem representa uma limitação lógica evidente 

por si mesma; e as expressões “moralidade pública” e “ordem pública” possuem 

sentidos bastante específicos que, na leitura de Finnis, são muito próximas de uma 

perspectiva jusnaturalista407. Ainda que a análise dos elementos precedentes seja 

bastante rica (Finnis se refere a ambos como “o sistema necessário para que eles [os 

direitos humanos] possam ser exercidos”408) o núcleo do argumento de Finnis se 

encontra na expressão “bem-estar geral” e na necessidade de alcançar seu 

verdadeiro alcance semântico. Ora, ao longo de sua obra, Finnis é bastante enfático 

ao destacar a inaceitável vagueza e inépcia da expressão “bem-estar geral” em um 

contexto de determinação política. Nesta questão específica, Finnis destaca que todos 

os direitos previstos pela Declaração (propriedade, liberdade, personalidade jurídica, 

o casamento, instrução, pensamento, crença, etc.) são, em geral, instanciações de 

diversos aspectos do bem-estar humano, “contornos do bem comum” – de forma que 

a expressão “bem-estar geral” é, em realidade, a resultante do exercício desses 

mesmos direitos: 

 
406 FINNIS, 2007, p. 208. 
407 A despeito da vagueza das locuções, Finnis propõe uma determinação que não esgote seu conteúdo 

semântico e, ao mesmo tempo, seja capaz de relacioná-las com o conteúdo de questões trazidas 
pelo jusnaturalismo clássico: a moralidade “em seu sentido estranhamente restrito, o sexual” (Ibid., 
p. 212), e a ordem pública no sentido de estabilidade das instituições políticas (tal como o plano no 
qual Tomás colocou a questão da força cogente das leis).  

408 Ibid., p. 215. 



157 
 

 

 

Por um lado, não devemos dizer que os direitos humanos, ou o exercício 
deles, dependem do bem comum, pois a manutenção dos direitos humanos 
é um componente fundamental do bem comum. Por outro lado, podemos 
adequadamente dizer que a maioria dos direitos humanos está sujeita ou é 
limitada por cada um e por todos os outros aspectos do bem comum, 
aspectos que poderiam provavelmente ser subsumidos em uma concepção 
muito ampla de direitos humanos, mas que são adequadamente indicados 
(dificilmente se poderia dizer que são descritos) por expressões como 
“moralidade pública”, “saúde pública” e “ordem pública”.409 

 

 

Nesta perspectiva, os direitos humanos são compreendidos como 

manifestações diretas do bem humano, formas de determinação do florescimento que 

constituem linhas mestras para a organização comunal. Finnis é muito claro em 

afirmar, porém, que sua aplicabilidade não é imediata nas comunidades politicamente 

organizadas se insistirmos no discurso corrente que apresenta os direitos humanos 

básicos na forma dual (“X tem direito a Y”). Para que os direitos possam adquirir força 

concludente em relações intersubjetivas concretas, é preciso traduzi-los em relações 

de três termos, nas quais o terceiro termo tem a função de especificar condições, 

limites, identificação dos atos e responsáveis relativos ao dever de fazer valer o direito 

em questão, as liberdades envolvidas e demais aspectos concretos do seu exercício: 

 

 

Though statements of them standardly take the two-term form “[Each person] 
has the [right to life]” or “[A, like everyone else] has the [right not to be 
tortured]”, a specification of them that is sufficient to guide choice needs to be 
in three- term form. Such a specification will – to take the central case – 
identify not only the (classes of) persons who have the right, and the interest 
of theirs that they have the right to (respect for or promotion of), but also the 
persons who have that duty of respect or promotion of interest and the kind of 
choice (to act or forbear) that is required of them to fulfil that duty. (“Interest” 
is shorthand for an element in a person’s well-being, in such persons’ 
flourishing.)410 

 

 

Tal tradução é organizada por meio dos arranjos específicos promovidos pelas 

comunidades, posto que, embora haja uma certa uniformidade substancial quanto ao 

conceito ou ao conteúdo de um direito tido como humano ou fundamental, é 

 
409 FINNIS, 2007, p. 213. 
410 FINNIS, John. Human rights and common good. Oxford: Oxford University Press, 2011. p. 2. 



158 
 

perfeitamente possível que as concepções efetivas desse mesmo direito em termos 

de limites e condições de exercício divirjam consideravelmente ao longo do tempo ou 

entre as sociedades411. Sociedades estruturam seus sistemas jurídicos com base em 

concepções de padrões de conduta e florescimento, e, na sequência, elegem 

especificações de direitos que, segundo seu critério, melhor propiciem o atingimento 

de tais padrões. Estes arranjos, segundo Finnis, serão mais ou menos razoáveis 

precisamente na medida em que observarem os parâmetros exigidos para a 

adequação dos sistemas jurídicos enquanto expressão da razoabilidade prática – o 

que equipara a estrutura sistêmica dos direitos humanos ao pensamento jusnaturalista 

em duas frentes: em primeiro lugar, por meio da aproximação à tese fundamental do 

jusnaturalismo (qual seja, a de que há uma conexão indissociável entre o direito e um 

conjunto de razões suficientes para a conformidade da conduta humana, e de que a 

lei manifesta esta razoabilidade por meio do direcionamento ao bem comum da 

comunidade política); em segundo, por meio da atualização do pensamento 

jusnaturalista no contexto da contemporaneidade política: 

 

 

Se sua lógica [dos direitos humanos] e seu lugar na razoabilidade prática a 
respeito do florescimento humano são mantidos em mente, o uso moderno 
de reivindicações de direito como principal ficha no discurso político deve ser 
reconhecido (a despeito de suas origens dúbias no século XVII e de seu uso 
abusivo por parte de fanáticos, aventureiros e egoístas do século XVIII até 
hoje) como acréscimo valioso ao vocabulário ortodoxo da razoabilidade 
prática (isto é, à tradição da "doutrina da lei natural”).412 

 

 

O papel que a noção de florescimento humano desempenha é fundamental 

para compreender a dinâmica jurídica que fundamenta o discurso sobre os direitos 

humanos básicos. A primeira questão que subjaz ao próprio conceito de “direitos 

humanos” é o fundamento unificador que estende a todos os seres humanos um 

mesmo núcleo de direitos, elevado acima da própria jurisdição estatal e tido como 

critério ao qual os ordenamentos jurídicos e governos civis devem se adequar. A 

questão é mais complexa do que a percepção dos bens humanos básicos como 

componentes da natureza humana, porquanto tais direitos se pretendem oponíveis a 

 
411 FINNIS, 2007, p. 214. 
412 Ibid., p. 216. 



159 
 

outrem e até mesmo ao Estado, vinculando a atuação estatal e direcionando a 

organização mesma da comunidade política: 

 

 

In all these ways, at least, what can be true of certain elemental human rights 
accurately defined is more or less clearly not true of many rights 
constitutionally, legislatively, or judicially declared to be human: that they are 
properly enforceable against anyone and everyone’s conceptions of common 
good or public interest. Unjustly established legal human rights are “human 
rights”, not human rights (except for purposes of intra-systemic discourse 
within that legal system). And the same can be said for rights which are legally 
declared, in a given jurisdiction, to be human rights but which there and in 
other places could just as well be different in their content, force, and effect.413 

 

 

O que está em jogo é precisamente a relação que este arcabouço de direitos 

subjetivos básicos, compreendidos no âmbito de um argumento jusnaturalista, 

desempenha com ordenamentos jurídicos reais, politicamente estabelecidos e 

legalmente operantes; bem como a compreensão de que o bem comum a ser atingido 

se reflete no “real bem-estar de indivíduos de carne e osso”414. Em outras palavras, é 

possível posicionar esta questão no território da relação entre o direito natural e o 

direito positivado, trazendo à tona novamente um dos problemas basilares do 

jusnaturalismo – e, consequentemente, põe em evidência a atitude de interpretar e 

aplicar os direitos humanos no âmbito de tal relação. No limite, a afirmação de que 

existem direitos juridicamente eficazes decorrentes da pura condição humana não 

constitui uma inferência lógica; na melhor das hipóteses, o raciocínio que qualifica tal 

inferência está implícito. A fundamentação dos direitos humanos é uma questão 

diferente da afirmação de bens humanos básicos, na medida em que acrescenta à 

discussão problemáticas concretas referentes à juridicidade de tais bens e, 

fundamentalmente, da relação que tais valores básicos possuem com o discurso 

essencialmente jurídico referente a direitos subjetivos (bem como com todas as 

categorias jurídicas que este discurso engloba, como as noções de dever correlato, 

condições limitativas e procedimentos de exigibilidade). De mais a mais, a 

fundamentação que Finnis confere aos bens humanos básicos possui notavelmente a 

característica de recorrer à autoevidência e indemonstrabilidade, de uma maneira tal 

que, para alguns, poderia até mesmo parecer omissa ou ad hoc. Para além do 

 
413 FINNIS, 2011, p. 4. 
414 FINNIS, 2007, p. 219. 



160 
 

contexto jusfilosófico, em um âmbito propriamente jurídico a questão exige uma 

consideração mais acurada, posto se tratar de uma amplificação significativa do 

problema dos bens humanos básicos415; e o próprio Finnis, mencionando Raz, está 

bastante ciente da dimensão política da questão dos direitos humanos: “any state 

government not only has a duty to respect and/or promote those individual interests as 

rights but also […] is legitimately subject to rectificatory interference by other states or 

entities in the international community”416.  

A resposta de Finnis, novamente, é construída em um percurso eminentemente 

ontológico. Para além de meros tabus convencionais, especismos, heranças culturais 

ou religiosas, é preciso compreender por que razão se supõe que todos os membros 

da raça humana possuem, efetiva e igualmente, direitos humanos fundamentais. 

Segundo Finnis, os seres humanos compartilham uma natureza comum, cognoscível 

por meio dos inúmeros objetos que dão sentido a sua conduta. Como visto, a 

persecução eficiente de tais objetos revela as potencialidades humanas, e a cognição 

destas potencialidades é o que revela a natureza humana. Trata-se de um processo 

orientado pela compreensão multilinear de atos ou objetos complexos, que se revelam 

compreensíveis à razão humana por uma reflexividade cognitiva417. Por meio da 

compreensão das capacidades orientativas da natureza humana e do bem que é 

efetivamente persequível pela conduta, amplia-se igualmente a compreensão dos 

elementos básicos do florescimento humano – e esta compreensão se dá de forma 

biunívoca, dado que ocorre por meio da percepção simultânea da identidade e da 

alteridade. “In every case one understands these goods as good for me and anyone 

like me. The at first indefinite extensional and intensional reference of ‘anyone like me’ 

is clarified, in reflection, as: ‘any human person”418.  

 
415 Há leituras que enfatizam esta relação com os bens humanos básicos enquanto um fundamento 

ético dos direitos humanos: “o fundamento ético dos direitos humanos são os bens básicos que 
permitem o florescimento humano. Desse modo, pode-se investigar em que medida a dignidade da 
pessoa humana é protegida ou aviltada, e que direitos lhe cabem por natureza”. – PINHEIRO, Victor 
Sales; SOUZA, Elden Borges. A Fundamentação Ética dos Direitos Humanos em John Finnis. In: 
Revista Direitos Humanos e Democracia. v. 4. n. 7. 2016. p. 82. 

416 FINNIS, 2011, p. 3. 
417 “The reflectively astounding multi-vocality and many-levelled complexity of the objects referred to in 

such an object—such objects as fidelity to marital commitment, faith in things not seen but reasonably 
believed and hoped in, political opposition, preservation of secrecy, secret sharing of secrets, and 
many more – gives us a way of grasping the kind of radically trans-material, spiritual objects of human 
action (the lovers’, the poet’s, the witnesses’ and audiences’, and one’s own). And thus of grasping 
human capacities. And nature.” – Ibid., p. 5. 

418 FINNIS, loc. cit. 



161 
 

A ipseidade desempenha um papel fundamental neste processo. O ato de 

compreender-se como indivíduo ao longo do tempo, unificar-se sob a própria 

identidade a despeito dos devires, é precisamente o ato que possibilita a extensão 

qualitativa dos bens humanos para uma dimensão radical, fundada não apenas na 

relação individualidade-alteridade, mas nas potencialidades de todos os seres que 

possuem o mesmo conjunto de capacidades (ou a mesma natureza): 

 

 

Reflection on the continuity of one’s identity and life – through sleep, through 
traumatic unconsciousness, through the unrememberable eventfulness of 
one’s infant life, through one’s life in the womb, and, as it may be, one’s future 
life in senility and dementia […] – makes evident that what is valuable for 
oneself is valuable and significant in a qualitatively similar way for any being 
with the same capacities as oneself. For all of us, those dynamic capacities 
were once only radical, and then, by maturation and good health, became 
active capacities, ready for actualization in actions made intelligible by their 
objects […]. So it is the sharing in radical dynamic capacities that is the basic 
unity of the human race or species and, by virtue of the true goodness and 
directiveness of the basic human goods, is the ground and foundation of the 
human rights which are specific objects of that directiveness in its 
interpersonal implications.419  

 

 

O percurso argumentativo de Finnis através da ontologia e da ipseidade projeta 

duas consequências. Em primeiro lugar, resgata de maneira muito evidente a 

problemática da subjetividade na fundamentação dos direitos humanos – e, assim, faz 

eco aos pressupostos filosóficos do ocaso da modernidade, precisamente no 

momento histórico em que as declarações de direitos humanos se corporificavam no 

mundo jurídico e político. Em segundo lugar, por meio da compreensão das 

potencialidades radicais da natureza humana, a perspectiva de Finnis sobre a 

fundamentação dos direitos humanos traz consigo a possibilidade teórica de estender 

a percepção e valorização suprema dos bens humanos para situações limítrofes da 

existência do homem – o “retroceder ao útero” participa da identidade e da 

subjetividade tanto quanto a vida adulta ou os períodos, contínuos ou intermitentes, 

de inconsciência. O fundamento ontológico dos direitos humanos é igualmente 

extensível aos momentos em que a natureza humana se manifesta de maneira 

potencial ou radical, e nesta perspectiva, a participação nos bens humanos não 

depende diretamente da possibilidade de exercício da consciência de si, mas se 

 
419 FINNIS, 2011, pp. 5-6. 



162 
 

relaciona precipuamente com a possibilidade de participação nas capacidades 

radicalmente ínsitas em uma natureza cujo desenvolvimento, por si só, acabará 

inevitavelmente atualizando e concretizando tais capacidades. Uma fundamentação 

por esta via argumentativa lança consequências relevantíssimas para a questão, 

filosófica e juridicamente complexa, do aborto. Em uma perspectiva um pouco 

deslocada da ontologia (e argumentativamente peculiar), mas heuristicamente 

semelhante, destaca-se um excerto da doutrina constitucional de Ives Gandra: 

 

 

Sobre ter, o zigoto, ainda como uma célula única, não duplicada, 
quadruplicada etc., todas as características que definirão o futuro ser, não há 
qualquer dúvida na medicina. Os pesquisadores de biomedicina têm 
demonstrado que toda a carga genética e a confirmação dos 46 
cromossomos que determinam e existência de um ser humano encontram-se 
no zigoto. Trata-se, pois, desde a primeira célula, de um ser humano, e não 
de um ser animal. Se admitíssemos que ainda não fosse um ser humano, 
apesar de toda a carga genética e seu mapa definitivo de ser humano já estar 
plasmado no zigoto, teríamos que admitir que todos nós teríamos sido 
animais nos primeiros anos de vida e só depois nos transformado em seres 
humanos.420 

 

 

Finnis se vale de um argumento muito semelhante: 

 

 

Two sex cells, each with only twenty-three chromosomes, unite and more or 
less immediately fuse to become a new cell with forty-six chromosomes 
providing a unique genetic constitution (not the father’s, not the mother’s, and 
not a mere juxtaposition of the parents’) which thenceforth throughout its life, 
however long, will substantially determine the new individual’s make-up. This 
new cell is the first stage in a dynamic integrated system that has nothing 
much in common with the individual male and female sex cells, save that it 
sprang from a pair of them and will in time produce new sex cells. To say that 
this is when a person’s life began is not to work backwards from maturity, 
sophistically asking at each point ‘How can one draw the line here?’ Rather it 
is to point to a perfectly clear-cut beginning to which each one of us can look 
back and in looking back see how, in a vividly intelligible sense, ‘in my 
beginning is my end’. Judith Thomson thinks she began to ‘acquire human 
characteristics’ ‘by the tenth week’ (when fingers, toes, etc. became visible). I 
cannot think why she overlooks the most radically and distinctively human 
characteristic of all – the fact that she was conceived of human parents.421 

 

 
420 MARTINS, Ives Gandra da Silva. A dignidade da pessoa humana desde a concepção. In: MIRANDA, 

Jorge; SILVA, Marco Antonio Marques da (coord.). Tratado luso-brasileiro da dignidade humana. 
São Paulo: Quartier Latin, 2008. p. 144. 

421 FINNIS, 2011, p. 305. 



163 
 

 

A posição de Finnis é manifestamente contrária à possibilidade do aborto na 

maior parte dos casos – mesmo porque um dos requisitos da razoabilidade prática 

dos sistemas jurídicos, como visto acima, é a vedação de atos cujo único escopo é 

atentar diretamente contra um ou mais bens humanos básicos (neste caso, a vida do 

nascituro). Finnis recusa expressamente qualquer argumento consequencialista que, 

à semelhança do utilitarismo, pretenda mitigar a situação recorrendo à afirmação a 

um benefício futuro alheio (à mãe ou à sociedade); segundo ele uma tal acepção é 

arbitrária e toma por fundamento a (eventual) ocorrência de eventos futuros e incertos, 

cuja efetiva ocorrência ou dimensão, por não estarem concretizadas, simplesmente 

não podem ser mensuradas por ocasião da tomada de decisão422.  

Evidentemente, o posicionamento de Finnis nessa questão específica é um 

reflexo direto da concepção ontológica dos fundamentos dos direitos humanos 

básicos423: 

 

 

For they [os outros seres humanos] too have such identities (all the way back, 
and all the way forward to the end of their lifetimes), such radical capacities, 
and intelligible forms of flourishing (and harm) of just the same kind as one’s 
own. Just as immaturity and impairment do not, in one’s own existence, 
extinguish the radical capacities dynamically oriented towards self- 
development and healing, so they do not in the lives of other human persons. 
There is the ontological unity of the human race, and radical equality of human 
persons which, taken with the truths about basic human goods, grounds the 
duties whose correlatives are human rights – duties to, responsibilities for, 
persons.424 

 
422 FINNIS, 2007, p. 123. Lê-se: “Escolher um ato que em si simplesmente (ou primariamente) danifica 

um bem básico é o mesmo que se engajar, por bem ou por mal (mas diretamente), em um ato de 
oposição a um valor incomensurável (um aspecto da personalidade humana) que a pessoa trata 
como se fosse um objeto de valor mensurável que poderia ser suplantado por objetos 
comensuráveis de maior valor (ou de valor cumulativamente maior). Fazer isso frequentemente 
estará em harmonia com nossos sentimentos, nossa generosidade, nossa simpatia e com nossos 
compromissos e projetos nas formas em que os adotamos. Mas nunca pode ser justificado de modo 
razoável”. No mesmo sentido, FINNIS, 2011, p. 310. 

423 Os limites do direito humano à vida na questão específica do aborto têm sido um tema latente na 
jurisprudência constitucional brasileira. A discussão é avançada no âmbito do Supremo Tribunal 
Federal, mas lamentavelmente não tem considerado a contribuição que o pensamento de Finnis 
poderia trazer à questão. Argumentos semelhantes têm sido postos no debate, contudo, bem como 
posicionamentos jusfilosóficos sólidos – e, evidentemente, todas as nuances argumentativas que 
uma discussão de natureza precipuamente jurídico-constitucional exige. Apontamentos bastante 
relevantes (e competentemente sistematizados) sobre o estado da arte da discussão no Supremo 
Tribunal Federal podem ser encontrados em PINTO, Gerson Neves. Fundamentos epistêmicos da 
ADPF 54. In: STRECK, Lenio Luiz; ROCHA, Leonel Severo; ENGELMANN, Wilson 
(coord.). Constituição, Sistemas Sociais e Hermenêutica: Anuário do Programa de Pós-
Graduação da UNISINOS. v. 14. São Leopoldo: Kariwa, 2018. pp. 80-99. 

424 FINNIS, 2011, p. 7. 



164 
 

 

 

Direitos humanos, então, não são atribuídos aos indivíduos por estes serem 

membros de uma raça ou espécie, tampouco em virtude de mera simpatia arbitrária, 

mas pelo fato de todos e cada um destes indivíduos estarem imbuídos da dignidade 

de possuírem ao menos a capacidade de participar (atual ou radicalmente) dos bens 

humanos com os quais a razão prática, em seu princípio de ação, opera, e que 

conferem sentido aos intentos humanos425: 

 

 

dignity of human beings should defended as part of a rationally sound 
understanding (concept) of law. This defense requires an account of the 
difference between capacities which are activated here and now, or are more 
or less ready to be so actuated, and radical capacities such as exist in the 
epigenetic primordia of even very young human beings, and in the genetic and 
somatic constitution of even the severely disabled. Though such an account 
makes possible a defense of the fundamental equality of human beings, and 
thus a humanist legal theory, the point of the account is not to privilege a 
biological species as such, but to affirm the juridical significance of the status 
of persons – substances of a rational nature – as inherently the bearers 
(subjects) of rights of a kind different and more respect-worthy and end-like 
than the rights which are often, as a matter of technical means, attributed by 
law to animals, idols, ships or other objects of legal proceedings.426 

 

 

É nesse sentido que um rol de direitos assim compreendidos se constitui como 

critério para a adequação e consonância dos ordenamentos normativos estatais – não 

em caráter de contraposição, mas de parametrização, nos mesmos moldes das 

considerações expostas quanto à questão filosófica da lex iniusta. É este o território 

dos direitos humanos: o estatuto de dignidade advindo da pura e simples condição de 

partícipe dos bens básicos próprios da natureza humana427. Qualquer processo de 

compreensão, interpretação e aplicação de tais direitos estaria comprometido se fosse 

 
425 FINNIS, 2011, p. 8. 
426 FINNIS, 2024. 
427 Sobre a concepção do jusnaturalismo como o âmbito moral do plexo de direitos humanos: “So 

understood, natural law is a philosophy of rights. It affirms the reality of individual responsibility within 
– despite – the determinate natural order. Human beings, constituted as they are by circumstances 
not within their control, nevertheless are self-determining. Projecting the puzzle of human freedom 
onto the external world, the older versions of natural law contained an assurance that – somehow, 
in the fullness of time – persons are actually constituted according to their due. As a philosophy of 
rights, natural law locates the puzzle of freedom within ourselves and resolves it normatively” – 
WEINREB, Lloyd. Natural Law and rights. In: GEORGE, Robert (ed.). Natural Law Theory: 
contemporary essays. Oxford: Clarendon Press, 1994. p. 289.  



165 
 

deslocado para outro âmbito, posto que tanto a origem quanto a justificação filosófica 

do arcabouço de direitos humanos básicos está ligada ao jusnaturalismo – 

compreendido, aqui, como a inflexão entre o direito e a moral (dado que o respeito 

pelos diversos elementos do florescimento humano são razões mais do que 

suficientes para a conformidade da conduta humana em seus mais variados níveis). 

 

 

4.4 Os direitos humanos e seu substrato hermenêutico 

 

 

Direitos não simplesmente existem. Direitos são exercidos, invocados por 

pessoas, fundamentados em raciocínios de natureza jurídica ou moral – e, por isso, 

sua manifestação concreta está necessariamente ligada a um plano hermenêutico.  

A hermenêutica filosófico-jurídica é o método de atribuição de sentido à norma. 

Para os efeitos do presente trabalho, trata-se de mais do que uma disciplina ou arte; 

trata-se sobretudo de um movimento428 pelo qual se acessa o que está contido na 

linguagem, na representação ou na coisa. Seria injusto e despropositado, no escopo 

do presente trabalho, buscar minudenciar os desenvolvimentos da hermenêutica na 

filosofia ocidental, posto que este horizonte teórico é riquíssimo, detalhado, complexo 

e multifocal – e construído sobre bases filosóficas próprias e vastas, das quais uma 

pequena parte é dada pelo pensamento de Hans-Georg Gadamer e Martin Heidegger 

(filósofos cujo porte, por si só, já indica a impossibilidade de abarcar a profundidade 

merecida). Por ora, é conveniente, contudo, referir alguns elementos do movimento 

hermenêutico, conforme sintetizados por Streck429.  

Todo processo interpretativo ou compreensivo pressupõe uma tensão entre o 

texto e o sentido a lhe ser atribuído, ao mesmo tempo em que pressupõe uma 

determinada relação entre o sujeito cognoscente e o objeto cognoscível ao qual se 

pretende interpretar ou compreender. Uma tal relação não é simples nem unicamente 

epistêmica; não se trata de uma mera via interpretativa pela qual o sujeito 

simplesmente acessa o objeto e dele extrai o seu sentido verdadeiro – há uma série 

de elementos que precedem este processo e dele participam, de uma maneira tal que 

sujeito e objeto são ativos em um processo submetido à temporalidade (que tem, 

 
428 Um movimento do sujeito. 
429 2020, pp. 127-136. 



166 
 

portanto, um passado de onde veio e um futuro para o qual se dirige) e mediado pela 

linguagem e pelo processo hermenêutico. Acima de tudo, porém, o movimento 

hermenêutico no direito não se resume ao mero desvelamento de um sentido que está 

oculto por detrás do texto da lei, como se a norma escondesse propositalmente seu 

verdadeiro conteúdo e a tarefa suprema do seu operador fosse descobri-lo430. No 

plano jurídico, a hermenêutica é um movimento que estatui, de plano, uma clivagem 

de natureza ontológica (ou ontoteleológica) entre a norma tal como ela se apresenta, 

de um lado, e a norma tal como será manifestada na concretude da realidade jurídica, 

de outro: 

 

 

Compreender é existencial, que é uma categoria pela qual o homem se 
constitui. A facticidade, a possibilidade e a compreensão são alguns desses 
elementos existenciais. É no nosso modo da compreensão enquanto ser no 
mundo que exsurgirá a norma, produto da síntese hermenêutica, que se dá a 
partir da facticidade e historicidade do intérprete. […] Entre texto e norma há, 
sim, uma diferença, que é ontológica, isto porque […] o ser é sempre o ser 
de um ente e o ente só é no seu ser. O ser existe para dar sentido aos 
entes.431 

 

 

Vale dizer, este processo não opera no vácuo, mas em um determinado 

horizonte de sentido por meio do qual o intérprete se situa diante de seus pré-juízos, 

experiências, valores e perspectivas. “O Direito não é apenas um conjunto de textos. 

Os textos existem a partir das interrogações postas pelos intérpretes e pela situação 

hermenêutica em que estes se encontram”432. A interpretação não se dá no âmbito do 

abstrato, mas exige uma concreção, uma atualização que se repete a todo momento 

em que o movimento hermenêutico se manifesta, e para cada intérprete que o 

 
430 “Desse modo, fazer hermenêutica jurídica é realizar um processo de compreensão do Direito. Fazer 

hermenêutica é desconfiar do mundo e de suas certezas, é olhar o direito de soslaio, rompendo-se 
com (um)a hermé(nêu)tica jurídica tradicional-objetificante prisioneira do (idealista) paradigma 
epistemológico da filosofia da consciência. Com (ess)a (nova) compreensão hermenêutica do Direito 
recupera-se o sentido-possível-de-um-determinado-texto e não a re-construção do texto advindo de 
um significante-primordial-fundante. Assim, por exemplo, não há um dispositivo constitucional que 
seja, em si e por si mesmo, de eficácia contida, de eficácia limitada ou de eficácia plena. A eficácia 
do texto do dispositivo advirá de um trabalho de adjudicação de sentido, que será feito pelo 
hermeneuta/intérprete” – STRECK, Lenio Luiz. Hermenêutica jurídica e(m) crise: uma exploração 
hermenêutica da construção do Direito. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 1999. p. 200. 

431 STRECK, 2020, p. 131. 
432 Ibid., p. 135.  



167 
 

manifesta. É, assim, uma “verdadeira ontologia jurídica”433, por meio da qual o 

conteúdo do direito adquire sentido e existência real.  

Ora, no que concerne ao presente trabalho, a afirmação que o resume é a 

seguinte: o horizonte hermenêutico próprio dos direitos humanos (ou) fundamentais é 

o arcabouço ontológico do jusnaturalismo. 

Uma possibilidade de inserção do direito natural no domínio da hermenêutica é 

fornecida por Wilson Engelmann434, especialmente através da razoabilidade prática 

nos moldes concebidos pelo jusnaturalismo neoclássico (por Finnis em particular) e 

do papel que esta mesma razoabilidade pode desempenhar no círculo hermenêutico. 

Vale dizer, na medida em que a razoabilidade prática é o fundamento epistêmico e 

constitutivo dos bens humanos básicos (e, por conseguinte, dos direitos humanos 

básicos), e que esta mesma razão é o veículo pelo qual o movimento hermenêutico 

opera, seu papel dúplice é fundamental para que os direitos subjetivos fundamentais 

adquiram concretude no âmbito teórico e prático do Direito.  

Engelmann sublinha, nesse aspecto, que a hermenêutica em Heidegger é “um 

meio para revelar e acessar o viver fático do ente homem”435 – posto que a facticidade 

é um elemento essencial de situação do homem em perspectiva à realidade que o 

circunda. Este viver fático poderia ser imediatamente associado à visão jusnaturalista 

finnisiana de florescimento por meio do exercer dos bens humanos básicos, 

hermeneuticamente mediada pelos requisitos da razoabilidade prática. Os bens 

humanos básicos seriam, assim, a concretização da vida fática do ente humano, e os 

requisitos para o seu pleno exercício no campo da razão prática “servem para nortear 

e viabilizar a atribuição de sentido” à vida humana posto que “legados pela sua própria 

tradição”436. Os princípios da lei natural são, em realidade, um conjunto pré-estrutural 

que fornece ao intérprete a configuração de sua pré-compreensão437; ora, a 

interpretação se fundamenta na manifestação da realidade que vem ao nosso 

encontro (um círculo fenomenológico, portanto), e o sujeito que se depara com tal 

realidade está inexoravelmente imbuído438 de uma posição prévia (Vorhabe), uma 

visão prévia (Vorsicht) e uma concepção prévia (Vorgriff), que determinam a 

 
433 STRECK, 2020, p. 135. 
434 ENGELMANN, Wilson. Direito natural, ética e hermenêutica. 2. ed. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 

2023. 
435 Ibid., p. 252. 
436 Ibid., p. 254. 
437 Ibid., p. 259. 
438 Novamente, a ambiguidade radical do sujet enquanto sujeito a algo. 



168 
 

conjuntura através da qual o sujeito atribuirá sentido à coisa que interpreta. O ser 

humano que compreende ou interpreta os direitos básicos é, ele mesmo e 

fundamentalmente, humano; traz consigo, portanto, um quadro existencial que 

antecede todo procedimento hermenêutico – este trazer consigo é o sentido 

ontológico da tradição. Enquanto tradição ontológica, o direito natural é o locus próprio 

de qualquer compreensão e interpretação possível dos direitos humanos439; é o 

arcabouço formador do intérprete. A propósito: 

 

 

Esse contexto gerado pela tradição, onde o ser humano busca as bases para 
a sustentação dos seus pré-juízos encontra-se alicerçado na sua história 
como Dasein, que vem justificada e constituída pelos princípios da lei natural, 
nos moldes estudados a partir de John Finnis. Esses sustentam o seu modo 
de ser, ou seja, são os responsáveis pela sustentação material da facticidade 
e da historicidade onde o ser-aí está inserido (ou jogado).440 

 

 

A tensão entre o intérprete, o texto (a coisa a ser compreendida, manifesta por 

meio da linguagem) e a situação é resolvida por meio de um “acordo mútuo” (Karl-

Otto Appel): um processo recíproco de atribuição de sentido, que é ativo para todos 

os elementos envolvidos. A justificativa, mediação e concretização deste acordo 

mútuo, no caso dos direitos humanos básicos, é precisamente o conjunto de princípios 

e requisitos da razoabilidade prática da proposta jusnaturalista – uma vez que o 

intérprete, em si mesmo, está ontologicamente submetido a tais princípios, o contexto 

no qual está situado traz consigo os elementos da razoabilidade prática, e a própria 

coisa (os direitos humanos) são constituídos em si mesmos por feixes semânticos 

intrinsecamente ligados à razoabilidade prática (e são, em última instância, um 

conceito formado após milênios de desenrolar ontoteleológico do direito natural): 

 

 

A lei natural, da forma como foi apresentada, corresponde ao modo de ser do 
ente homem. Assim, o tempo, no conjunto formado com a tradição, é 
considerado a luz que provoca o seu desvelamento na construção do seu 
significado. A lei natural acaba justificando a materialidade da relação que se 
estabelece entre o ser, ○ ente e o tempo, formando a verdadeira essência do 
primeiro. Quando Heidegger fala da questão do pensamento, refere a 

 
439 “Pelos aspectos já vistos, especialmente os argumentos trazidos a partir de John Finnis, verifica-se 

que os princípios e exigências da lei natural se perpetuam e se transmitem como uma genuína 
tradição a qual também viabiliza a sua compreensão” – ENGELMANN, 2023, p. 274.  

440 Ibid., p. 279. 



169 
 

preocupação para aquilo que ainda interessa pensar. Com isso, abre espaço 
para a lei natural e os seus princípios e exigências de razoabilidade prática, 
como a expressão do modo de ser do ente homem. Dentro da linha do que já 
foi apresentado, ficou sublinhado que a lei natural está vinculada à tradição 
onde cada ente homem está inserido. Assim, ela é o seu referencial e a sua 
sustentação, tanto do conteúdo, quanto de sua autoridade. Com isso, 
destaca-se que a pré-compreensão, que se baseia na tradição, tem nos 
princípios da lei natural e nas exigências da razoabilidade prática a 
contextualização do seu conteúdo.441 

 

 

Trata-se, assim, de resgatar o saber fronético – próprio da phronésis, virtude – 

na constituição do horizonte hermenêutico do Direito442, em geral, e dos direitos 

subjetivos fundamentais, em particular. Um método subsuntivo (característico do 

juspositivismo e de todas as outras correntes jusfilosóficas que ignoram o papel 

ontoteleológico do Direito) é simplesmente incapaz de abranger tal horizonte, e leva a 

compreensão e a interpretação dos direitos humanos para loci nos quais os direitos 

humanos são tolhidos de sua plena manifestação. A compreensão da origem, 

justificativa e fundamentação racional dos direitos humanos naturais prescinde, como 

já dito acima, de qualquer ofensiva crítica ao positivismo jurídico, porquanto a 

fundamentação do direito natural por si só já é suficiente para sustentá-lo como 

panorama jusfilosófico. Espera-se que o presente trabalho o tenha demonstrado a 

contento. Para além da fundamentação do direito natural, contudo, pretende-se 

também posicionar os direitos humanos no território da hermenêutica – e, assim, 

demonstrar que o âmbito do jusnaturalismo é seu substrato típico: 

 

 

Os princípios da lei natural (bens humanos básicos) e as exigências 
metodológicas da razoabilidade prática servem para contextualizar a pré-
compreensão, auxiliando na especificação do seu conteúdo e alcance, além 
de servirem de suporte ético para justificar o resultado da hermenêutica 
jurídica de cunho filosófico.443 

 

 

Na interpretação ou aplicação em relações intersubjetivas reais, a expressão 

“direitos humanos básicos” somente é dotada de sentido quando compreendida dentro 

da estrutura teórica do jusnaturalismo. O fundamento, a origem e o ponto focal dos 

 
441 ENGELMANN, 2023, p. 292. 
442 Ibid., p. 304. 
443 Ibid., p. 321. 



170 
 

direitos humanos (ou) fundamentais são o bem humano e a plenitude da vida humana 

– e por isso demandam um fundamento precipuamente ontológico, e não apenas 

político ou jurídico. É no âmbito do jusnaturalismo que tais direitos vieram à existência, 

e é no âmbito do jusnaturalismo que os movimentos hermenêuticos a que tais direitos 

são submetidos podem maximizar seu sentido. O jusnaturalismo é o seu território; 

qualquer tentativa de compreendê-los, interpretá-los ou aplicá-los em outros âmbitos 

hermenêuticos resultará em um deslocamento indevido, uma mutilação de seu 

sentido, uma redução fatal de seu conteúdo – que acabará por lhes esvaziar 

completamente. Se os direitos humanos básicos são oriundos do e referentes ao bem 

humano e à realização da plenitude da vida humana na comunidade política, é 

impossível situá-los em outra matriz teórica. O jusnaturalismo de matriz aristotélico- 

tomista, contemporaneamente encampado pelos teóricos e pensadores 

jusnaturalistas neoclássicos, é seu legítimo substrato: o solo no qual tais direitos 

poderão, assim, florescer (do mesmo modo como os indivíduos florescem por meio 

dos bens humanos básicos que esses mesmos direitos visam garantir). Se há, como 

afirma Finnis, “bens humanos que só podem ser garantidos por meio das instituições 

do direito humano e requisitos de razoabilidade prática a que apenas essas 

instituições podem satisfazer”444, é precisamente porque há uma ligação indissolúvel 

entre o direito e o bem do ser humano: não se pode falar de um sem referir o outro, 

ambos são uma só e mesma coisa e constituem critérios recíprocos de legitimidade e 

adequação. O jusnaturalismo, enquanto estrutura teórico-jurídica do bem humano, é 

o território, o âmbito, o substrato último da compreensão, aplicação e florescimento 

dos direitos humanos fundamentais, em suas diversas categorias jurídicas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
444 FINNIS, 2007, p. 17. 



171 
 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

O direito é apenas uma das inúmeras criações do homem. Seu escopo vai 

muito além da pura e simples organização social, da mediação dos conflitos 

intersubjetivos ou da mera distribuição de interesses ou bens. O direito fornece uma 

estrutura conceitual e normativa orientada pelo e para o ser humano, e está a ele 

indissoluvelmente vinculado.  

A perspectiva fornecida pelo jusnaturalismo neoclássico permite reafirmar a 

posição do ser humano no contexto da criação e operação do direito, de uma maneira 

tal que, acima de qualquer outro desiderato, o direito se presta sobretudo a dar sentido 

a um determinado conjunto de aspectos da experiência humana, bem como à 

concretude de sua existência. É precisamente a partir desta leitura que a relação entre 

o ser humano e o direito, produto direto de sua razão, se estabelece: sendo oriundo 

da razão humana, o direito reflete em seus caracteres operativos os elementos da 

razoabilidade prática que orientou sua criação. Nesse sentido, a conformação do 

conteúdo material do direito para com a razão prática do homem é sua condição de 

possibilidade: seria inimaginável pensar o direito como um produto aleatório, caótico, 

fruto exclusivo de relações fáticas de poder. O direito se orienta pela razão humana 

(porque dela se origina), e todas as suas manifestações, ainda que amalgamadas a 

processos políticos ou sociais, possuem a razão como parâmetro de adequação. Ora, 

se o direito não possui o seu conteúdo determinado pela justiça, o que mais orientaria 

a sua materialidade, então? Se seu objeto não é o bem do homem e a plenitude da 

experiência humana, qual mais poderia ser? 

É precisamente este o objeto central do argumento jusnaturalista: o liame entre 

a obra e seu autor, entre o direito e o homem. Como vimos, o plexo de direitos 

atribuídos aos indivíduos é o que, jurídica e politicamente, exterioriza a forma do 

sujeito da contemporaneidade – em realidade, uma multiplicidade capilarizada de 

direitos em vários níveis e graus: direitos humanos em sentido estrito, mas também 

direitos fundamentais no âmbito da constitucionalização, direitos de personalidade e 

garantias legais em geral em um nível infraconstitucional, e mesmo os direitos cuja 

aplicabilidade seja mais restrita e variável, mas cuja interpretação judicial vise 

maximizar o escopo da subjetividade jurídica por meio da alocação de tais direitos na 

complexa estrutura dos direitos humanos fundamentais. Em última instância, toda 



172 
 

essa composição multifacetada refere-se a uma plêiade de direitos atribuídos ao 

indivíduo em decorrência de sua condição ontológica, como derivação – e, em muitos 

aspectos, invioláveis e oponíveis inclusive ao Estado, porquanto fundamentados na 

pura e simples condição humana mesma (porquanto antecedem o Estado e 

prescindem de positivação para que adquiram fundamento de validade). Conceber os 

direitos subjetivos fundamentais em um tal nível significa, em última instância, situá-

los como o alicerce de fundamentação das ordens jurídicas positivadas e, ao mesmo 

tempo, elegê-los como o parâmetro segundo o qual tais ordenamentos serão jurídica 

e moralmente legitimados.  

Não há como operar ou endossar o discurso dos direitos humanos, porém, sem 

antes compreender seus pressupostos e fundamentos. Direitos humanos não são 

meras concessões graciosas dos Estados, tampouco dispositivos meramente úteis 

aos indivíduos que os compõem; são, antes, expressões diretas da natureza humana, 

são a transposição jurídica de uma concepção ontoteleológica do ser humano – 

concepção esta que se orienta, sobretudo, pelo bem humano e pela possibilidade de 

participação que todos os seres humanos possuem com relação a este bem. É 

precisamente por isso que a interpretação dos direitos humanos fundamentais se 

realiza em sua plenitude no território hermenêutico do jusnaturalismo: a adequada 

convolação de aspectos da natureza humana em bens concretos que se revestem da 

configuração de direitos jurídicos (e que, precisamente por isso, são o parâmetro 

operativo e o fundamento do direito).   

 Os direitos humanos na contemporaneidade são, portanto, a consagração do 

pensamento jusnaturalista – ou seja, o pensamento jurídico que remete à natureza 

humana como fonte e destino do direito. Este pressuposto é explícito no discurso 

sobre direitos humanos, desde o seu surgimento na teoria jurídica e na prática jurídico-

política; contudo, o que o presente trabalho pretendeu destacar é que tal fundamento 

não é metafísico, religioso, arbitrário ou mesmo subjetivo. O pensamento 

jusnaturalista foi construído ao longo de milênios tendo como elemento central uma 

aproximação teórica entre a moral e o direito: a premissa de que, se é possível pensar 

a moral filosoficamente, também é possível fazê-lo no âmbito do direito (e tal fato não 

desnatura o direito em nenhuma medida). As declarações de direitos humanos no 

início da contemporaneidade, bem como sua reafirmação ao longo do século XX 

(mesmo por meio da Declaração de 1948 e incorporação nas ordens constitucionais 

ocidentais) representam a culminação do ideário jurídico que conflagrou a 



173 
 

subjetividade jurídica após o fim da Idade Média – um percurso que, como visto, 

atravessou o pensamento da modernidade tendo por referência não um arcabouço 

político, mas fundamentalmente ontológico e epistemológico. O fundamento basilar 

deste discurso é, portanto, um direito que é natural precisamente por ser o direito da 

natura, da physis, das condições existenciais do homem (enquanto sujeito) na 

concretude de sua realidade cognoscível.  

E, neste aspecto, o jusnaturalismo tomista se revela como pensamento 

norteador. Compreender a natureza do homem e sua inclinação existencial para o 

bem como realização desta mesma natureza, alocando-as no cerne da discussão 

jurídica, corresponde a perpetrar justamente a correlação entre o homem e o direito 

através da razão prática. Ao estabelecer as bases da adequada compreensão da lei 

natural enquanto um conjunto de preceitos diretamente derivados da natureza 

humana, Tomás delimita o âmbito no qual o conteúdo material do direito passará a ser 

o elemento definidor de sua adequação e justificação. Para além disso, a leitura que 

Tomás faz da natureza humana qualifica um tal conteúdo do direito precisamente por 

sua orientação essencialmente disposicional – a qual corresponde, como visto, à 

contingência das potencialidades humanas imbricadas em seu próprio ser. Realizar 

tais potencialidades é perfazer-se como ser humano; e não é razoável supor que o 

direito pode simplesmente ignorar tal panorama. Se o direito existe pelo e para o ser 

humano, a realização das propriedades disposicionais intrínsecas ao homem é o seu 

desiderato último, e supor a existência ou operabilidade de um sistema jurídico que 

obste, limite ou mesmo não fomente tal realização não está à altura da identidade 

funcional do direito. É precisamente nesta relação ontoteleológica que os preceitos da 

lei natural representam o parâmetro de adequação da lei civil; e na qual, 

posteriormente, se possibilitou a convolação de tais preceitos gerais abstratos em 

direitos subjetivos concretos. No núcleo de tal relação está, evidentemente, a natureza 

humana.  

O jusnaturalismo neoclássico, através do pensamento de John Finnis, 

ressignifica esta relação já no âmbito da contemporaneidade e no horizonte jurídico-

político dos direitos humanos – valendo-se, portanto, de uma fundamentação teórica 

mais afeita à teoria jurídica por meio da qual o direito opera nos Estados modernos. A 

despeito desta ressignificação, o cerne do pensamento tomista (e jusnaturalista como 

um todo) permanece intocado: a concepção de florescimento humano, cognoscível 

por intermédio dos bens que orientam a conduta humana e que, consequentemente, 



174 
 

representam o arcabouço sobre o qual as estruturas do direito serão erigidas. É 

justamente essa relação estreita entre o direito e o florescimento humano que justifica 

a afirmação de Finnis: há bens humanos e requisitos da razoabilidade prática que só 

são assegurados e satisfeitos por intermédio das instituições do direito (pelo que 

também se justifica a afirmação feita logo acima, quanto a ser o direito uma maneira 

de dar sentido a determinados aspectos da experiência humana). Acima de tudo, o 

jusnaturalismo de matriz neotomista é uma tese existencial; e tal fato se revela não 

apenas em seus pressupostos ontoteleológicos, mas também em suas derivações 

propriamente jurídicas.  

Com isso, responde-se ao problema central da temática abordada na presente 

dissertação: a estrutura teórico-jurídica mais adequada à interpretação e aplicação 

dos direitos subjetivos fundamentais é o direito natural.  

As contribuições de Finnis e Tomás são suficientes para afirmar que o 

jusnaturalismo neoclássico é o território próprio dos direitos humanos. Não somente 

quanto à sua criação, origem ou positivação, mas também em termos da aplicação, 

realização e operação de tais direitos. Interpretar os direitos humanos fundamentais 

em outros âmbitos teóricos é desterritorializá-los, é retirá-los do ambiente no qual seus 

fundamentos operam da maneira mais fluida. No contexto das relações intersubjetivas 

reais, a expressão “direitos humanos” (bem como todas as expressões que denotam 

a mesma significação) somente possui sentido completo quando compreendida dentro 

da estrutura teórica do jusnaturalismo. Em outras teorias jurídicas, o procedimento de 

pensar os direitos humanos acaba inevitavelmente por limitar sua extensão conceitual, 

retirando parte de seu conteúdo intrínseco e mantendo-os aquém de sua plenitude 

real. Falar de direitos humanos de maneira dissociada do direito natural é um 

deslocamento indevido, uma mutilação de seu sentido. Foi pelo jusnaturalismo que 

tais direitos vieram à existência – não apenas em uma continuidade histórica ou 

política, mas sobretudo em termos de estruturação conceitual; é, portanto, no âmbito 

do jusnaturalismo que os movimentos hermenêuticos a que tais direitos são 

submetidos podem maximizar seu sentido. O jusnaturalismo de matriz aristotélico-

tomista, encampado na contemporaneidade por Finnis e pelos demais teóricos 

jusnaturalistas neoclássicos, é seu legítimo substrato: o solo hermenêutico no qual 

tais direitos poderão, assim, florescer (do mesmo modo como os indivíduos florescem 

por meio dos bens humanos básicos que esses mesmos direitos visam garantir e 

fomentar). Há uma ligação indissolúvel entre o direito e o bem do ser humano: não se 



175 
 

pode falar de um sem referir o outro, ambos são uma só e mesma coisa e constituem 

critérios recíprocos de legitimidade e adequação – portanto, a atividade precípua do 

direito, em qualquer esfera de operação, direciona-se naturalmente ao bem humano. 

Nesse sentido, em qualquer atividade propriamente jurídica, seja teórica, legislativa, 

advocatícia, jurisdicional ou operacional, a interpretação e aplicação de direitos 

inevitavelmente estará orientada à perfectibilização dos direitos humanos 

fundamentais (e, em última instância, à condição ontoteleológica do homem). O 

jusnaturalismo, enquanto estrutura teórico-jurídica do bem humano, é o território, o 

âmbito, o substrato último da compreensão, aplicação e florescimento dos direitos 

humanos fundamentais.  



176 
 

REFERÊNCIAS 

 

 
ALBERTUNI, Carlos Alberto. Sindérese, o intellectus principiorum da razão prática 
segundo Tomás de Aquino. In: Veritas. v. 56. n. 2. pp. 141-164. ago. 2011. Disponível 
em: https://revistaseletronicas.pucrs.br/index.php/veritas/article/view/8090#:~:text=Tal 
%20termo%20designa%20um%20conceito,primeiros%20princ%C3%ADpios%20te%
C3%B3ricos%20de%20Arist%C3%B3teles. Acesso em 2 jun. 2024. 
 

ALEMANHA. [Lei Fundamental (1949)]. Grundgesetz für die Bundesrepublik 
Deutschland. Bonn: Verlag des Grundgesetzes, 1949. Disponível em: https://www.ge 
setze-im-internet.de/gg. Acesso em: 7 mar. 2025.  
 

ALEXY, Robert. Conceito e validade do Direito. São Paulo: Martins Fontes, 2009. 
 

_______. Teoria dos direitos fundamentais. São Paulo: Malheiros, 2008.  
 

ALVES, José Carlos Moreira. Direito Romano. 18. ed. Rio de Janeiro: Forense, 2018.  
 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. 4. ed. São Paulo: Martin Claret, 2008.  
 

_______. Ética a Nicômaco. 4. ed. São Paulo: Martin Claret, 2008.  
 

_______. Metafísica. São Paulo: Loyola, 2002.  
 

BALIBAR, Etienne. Identity and difference. John Locke and the invention of 
consciousness. Londres: Verso, 2013. 
 

BIX, Brian. Jurisprudence: theory and context. 7. ed. Londres: Thomsom Reuters, 
2015. 
 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 
1988. Brasília, DF: Presidência da República, 1988. Disponível em: http://www.planal 
to.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 7 mar. 2025. 
 

BRÉAL, Michel; AGUIAR, Márlio. Sobre a origem das palavras fas, ius e lex. In: 
Línguas e instrumentos linguísticos, v. 26, n. 52, pp. 175–185, 2023. Disponível 
em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/lil/article/view/ 8674318. Acesso 
em: 10 maio 2024.   
 

CANOTILHO, José Joaquim Gomes. Direito Constitucional e Teoria da 
Constituição. 7. ed. Coimbra: Almedina, 2018.  
 



177 
 

CARPINTEIRO, Francisco. La dignidad humana en Tomás de Aquino. In: Persona y 
Derecho. n. 74 pp. 97-116. 2007. Disponível em: https://revistas.unav.edu/index.php/p 
ersona-y-derecho/article/vie w/7919. Acesso em: 3 fev. 2025.  
 

CÍCERO. Das Leis. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2021.  
 

COMPARATO, Fábio Konder. Fundamentos dos direitos humanos. In: Cultura dos 
direitos humanos. São Paulo: LTr, 1998.  
 

CULLETON, Alfredo Santiago. Mutability and immutability of the ius gentium according 
to Suárez. In: CULLETON, Alfredo Santiago; PICH, Roberto Hofmeister (ed.). Right 
and Nature in the first and second scholasticism. Acts of the XVIIth Annual 
Colloquium of the Société Internationale pour l’Étude de la Philosophie Médiévale. 
Turnhout: Brepols, 2014.  
 

_______. A origem dos Direitos Humanos está na releitura do Direito das Gentes. 
[Entrevista cedida a] Patrícia Fachin. São Leopoldo: Instituto Humanitas Unisinos 
(IHU), 2 set. 2017. Disponível em: https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/ 7035-a-
origem-dos-direitos-humanos-estan a-releitura-do-direito-das-gentes. Acesso em: 14 
dez. 2024. 
 

_______. O pensamento de Suarez como base dos direitos humanos. [Entrevista 
cedida a] Marcia Junges. São Leopoldo: Instituto Humanitas Unisinos (IHU), 6 set. 
2010. Disponível em: https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/3483-alfredo-culleton-5. 
Acesso em: 14 dez. 2024. 
 

D’AGOSTINO, Francesco. Diritto e giustizia. Per una introduzione allo studio del 
diritto. Milão: San Paolo, 2004.  
 

ENGELMANN, Wilson. Direito natural, ética e hermenêutica. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Lumen Juris, 2023. 
 

FERREIRA FILHO, Manoel Gonçalves. Constitucionalismo e direito natural: uma 
relação inelidível. In: Revista Brasileira de Direito Constitucional. n. 6. pp. 642-653. 
jul-dez.2005. Disponível em: https://www.esdc.com.br/seer/index.php/rbdc/article/vie 
w/309. Acesso em: 5 ago. 2024. 

 

FINNIS, John. Aquinas. New York: Oxford University Press, 1998. 
 

_______. Fundamentals of ethics. Washington: Georgetown University Press, 1983.  
 

_______. Human rights and common good. Oxford: Oxford University Press, 2011.  
 

_______. Lei natural e direitos naturais. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2007.  



178 
 

 

_______. Natural law and natural rights. 2.  ed. New York: Oxford University Press, 
2011.  
 

_______. Natural Law and the "Is"-"Ought" Question: an invitation to Professor Veatch. 
In: The Catholic Lawyer. v. 26. pp. 266-277. 1980-1981. Disponível em: https://schola 
rship.law.nd.edu/law_ faculty_scholarship/70. Acesso em: 15 out. 2024. 
 

_______. Natural Law Theories. In: ZALTA, Edward; NODELMAN, Uri (ed.). The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy. Disponível em: https://plato.stanford.edu/arc 
hives/sum2024/entries/natural-law-theories/. Acesso em: 12 jan. 2025 
 

_______. The good of marriage and the morality of sexual relations: some 
philosophical and historical observations. In: The American Journal of 
Jurisprudence. v. 42. 1997. pp. 97–134. Disponível em: https://scholarship.law.nd.ed 
u/law_faculty_scholarship/873/. Acesso em: 14 nov. 2024. 
 

FULLER, Lon L. The Morality of Law. Yale University: New Haven, 1963.  
 

GAIO. Institvciones. Disponível em: https://oll.libertyfund.org/titles/gaius-institutes-of-
roman-law. Acesso em 14 dez. 2024.  
 

GRISEZ, Germain. O primeiro princípio da razão prática: um comentário à Summa 
Theologiae, 1-2, Questão 94, artigo 2. In: Revista Direito FGV. v. 3. n. 2. jul-dez. 2007. 
pp. 179-218. Disponível em: https://periodicos.fgv.br/revdireitogv/article/view/35188. 
Acesso em: 16 out. 2024.  
 

GRÓCIO, Hugo. O Direito da guerra e da paz. v. 1. Ijuí: Unijuí, 2004.  
 

HOBBES, Thomas. Leviatã, ou matéria, forma e poder de um estado eclesiástico e 
civil. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
 

IRWING, Terence H. Aquinas, natural law and eudaimonism. In: KRAUT, Richard (ed.). 
The Blackwell guide to Aristotle’s Nichomachean Ethics. Oxford: Blackwell 
Publishing, 2006. 
 

KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Rio de Janeiro: 
Editora PUC-Rio, 2015. 
 

_______. Observações sobre o sentimento do belo e do sublime. São Paulo: 
Editora Unesp, 2007.  
 

KELSEN, Hans. O problema da justiça. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 
 



179 
 

KRETZMANN, Norman. Lex iniusta non est lex: Laws on trial in Aquinas' court of 
conscience. In: The American Journal of Jurisprudence. v. 33. 1988. pp. 99–122. 
Disponível em: https://academic.oup.com/ajj/article-abstract/33/1/99/101930?redirect 
edFrom=fulltext. Acesso em: 15 mai. 2024. 
 

LACERDA, Bruno Amaro. Jusnaturalismo e direitos humanos. In: Revista 
Interdisciplinar Do Direito. Faculdade De Direito De Valença, v. 8. n. 1. pp. 105–112. 
2001. Disponível em https://revistas.faa.edu.br/FDV/article/view/321. Acesso em: 3 
out. 2024. 
 

LESLIE, Sarah-Jane. Essence and Natural Kinds: when science meets preschooler 
intuition. In: Oxford Studies in Epistemology. v. 4. pp. 108-166. Disponível em: https: 
//philpapers.org/rec/LESEAN. Acesso em: 16 abr. 2024. 
 

LESSA, Bárbara Alencar Ferreira; OLIVEIRA, Júlio Aguiar de. A teoria do direito 
natural de Tomás de Aquino na Filosofia do Direito contemporâneo. In: Revista 
Opinião Jurídica. n. 16. pp. 211-235. jan. 2014. p. 226.  Disponível em: https://periodic 
os.unichristus.edu.br/opiniaojuridica/article/view/21 3. Acesso em 22 nov. 2024. 
 

LEWANDOWSKI, Enrique Ricardo. A formação da doutrina dos direitos fundamentais. 
In: Revista da Faculdade de Direito da Universidade de São Paulo. v. 98. 2003. 
Disponível em: https://revistas.usp.br/rfdusp/article/view/67595. Acesso em: 18 jan. 
2025. 
 

LISSKA, Anthony. Aquinas’s theory of natural law: an analytic reconstruction. New 
York: Oxford University Press, 1996. 
 

LOCKE, John. Ensaio sobre o Entendimento Humano. São Paulo: Editora Nova 
Cultural, 1995. 
 

MACINTYRE, Alasdair. After Virtue: A Study in Moral Theory. 3. ed. Notre Dame: 
University of Notre Dame Press, 2007.  
 

MARTINS, Ives Gandra da Silva. A dignidade da pessoa humana desde a concepção. 
In: MIRANDA, Jorge; SILVA, Marco Antonio Marques da (coord.). Tratado luso-
brasileiro da dignidade humana. São Paulo: Quartier Latin, 2008.  
 

MOORE, Michael. Law as a functional kind. In: GEORGE, Robert (ed.). Natural Law 
Theory: contemporary essays. Oxford: Clarendon Press, 1994. 
 

MOTLOCH, Martin. Essência. In: BRANQUINHO, João; SANTOS, Ricardo (eds). 
Compêndio em linha de problemas da filosofia analítica. Lisboa: Centro de 
Filosofia da Universidade de Lisboa. Disponível em: https://repositorio.ul.pt/bitstream/ 
10451/20048/1/motloch_2014_essencia.pdf. Acesso em: 10 abr. 2024. 
 



180 
 

MURPHY, Mark. Natural law in jurisprudence and politics. New York: Cambridge 
University Press, 2006.  
 

NAÇÕES UNIDAS. Assembleia Geral. Declaração Universal dos Direitos 
Humanos. Adotada e proclamada pela Assembleia Geral das Nações Unidas 
(resolução 217 A III) em 10 de dezembro 1948. Brasília, DF: UNICEF, [2023?]. Adotada 
e proclamada em 1948. Disponível em: https://www.unicef.org/brazil/declaracao-unive 
rsal-dos-direitos-humanos. Acesso em: 12 jan. 2025. 
 

ONOFRI, Renato Sedano. História do direito internacional público. In: CAMPILONGO, 
Celso Fernandes; GONZAGA, Alvaro de Azevedo; FREIRE, André Luiz (coord.). 
Enciclopédia jurídica da PUC-SP. São Paulo: Pontifícia Universidade Católica de 
São Paulo, 2017. Disponível em: https://en ciclopediajuridica.pucsp.br/verbete/505/edi 
cao-1/historia-do-direito-internacional-publico. Acesso em: 14 dez. 2024. 
 

PECES-BARBA MARTÍNEZ, Gregorio. Fundamental Rights: between morals and 
politics. In: Ratio Juris. v. 14. n. 1. pp. 64-74. 2001. Disponível em: https://philpapers.o 
rg/rec/MARFRB. Acesso em: 17 jan. 2025.  
 

PINHEIRO, Victor Sales; SOUZA, Elden Borges. A Fundamentação Ética dos Direitos 
Humanos em John Finnis. In: Revista Direitos Humanos e Democracia. v. 4. n. 7. 
2016. 
 

PINTO, Gerson Neves. A (R)evolução da Política Moderna e a Construção dos Direitos 
do Homem nas Constituições Modernas. In: Anuario del Área Socio-Jurídica. v. 11. 
n. 1. pp. 97–107. Disponível em: https://www.indexlaw.org/index.php/AnuariodelAreaS 
ocioJuridica/article/v iew/5716. Acesso em: 9 jan. 2025. 
 

_______. Fundamentos epistêmicos da ADPF 54. In: STRECK, Lenio Luiz; ROCHA, 
Leonel Severo; ENGELMANN, Wilson (coord.). Constituição, Sistemas Sociais e 
Hermenêutica: Anuário do Programa de Pós-Graduação da UNISINOS. v. 14. São 
Leopoldo: Kariwa, 2018.  
 

PINTO, Gerson Neves; LEMOS, Fabrício José Rodrigues de. Justiça Global e Direitos 
Humanos. In: Revista Direitos Fundamentais & Democracia, v. 22, n. 2. p. 60. 
Disponível em: https://revistaeletronicardfd.unibrasil.com.br/index.php/rdfd/article/vie 
w/955. Acesso em: 12 jan. 2025. 
 

PLATÃO. A República. 9. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2005. 
 

_______. Êutifron, ou Da religiosidade. São Paulo: Nova Cultural, 2004.  
 

_______. Timeu. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da 
Universidade de Coimbra, 2011. 
 



181 
 

PUFENDORF, Samuel. Do dever do homem e do cidadão segundo a lei natural. 
Rio de Janeiro: TopBooks, 2007.  
 

RAWLS, John. Uma teoria da justiça. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 
 

RIOS, Roger Raupp. Democracia, direitos humanos e direito natural: crítica à tese de 
John Finnis sobre o casamento homossexual. In: Publicum. v. 4. n. 2. 2018. pp. 11-
36. Disponível em: https://www.e-publicacoes.uerj.br/publicum/article/view/38629/271 
19. Acesso em: 26 nov. 2024. 
 

SARTRE, Jean-Paul. O existencialismo é um humanismo. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Vozes, 2013. 
 

SEAGRAVE, Adam. Cicero, Aquinas and contemporary issues in Natural Law Theory. 
In: The Review of Metaphysics, v. 62, n. 3, mar. 2009. 
 

SILVA, Paula de Oliveira. O ius gentium a Segunda Escolástica. [Entrevista cedida 
a] Marcia Junges e Alfredo Culleton. São Leopoldo: Instituto Humanitas Unisinos 
(IHU), 6 set. 2010. Disponível em: https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/3491-paula 
-oliveira-e-silva. Acesso em: 14 dez. 2024. 
 

STRECK, Lenio Luiz. Dicionário de Hermenêutica: 50 verbetes fundamentais da 
Teoria do Direito à luz da Crítica Hermenêutica do Direito. 2.ed. Belo Horizonte: 
Letramento, 2020.  
 

_______. Hermenêutica jurídica e(m) crise: uma exploração hermenêutica da 
construção do Direito. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 1999.  
 

SUÁREZ, Francisco. Tractatus de legibus, ac Deo legislatore. Mainz: Baltashar 
Lippius, 1619. Disponível em: https://play.google.com/ books/reader?id=RqD1YzXkHe 
QC&pg=GBS.PA16&hl=pt. Acesso em: 23 dez. 2024. 
 

TEIXEIRA, Anderson Vichinkeski. O sistema dos direitos públicos subjetivos de Georg 
Jellinek: reconstruindo as origens dos direitos fundamentais na teoria dos quatro 
status. In: STRECK, Lenio Luiz; ROCHA, Leonel Severo; ENGELMANN, Wilson 
(coord.). Constituição, Sistemas Sociais e Hermenêutica: Anuário do Programa de 
Pós-Graduação da UNISINOS. v. 10. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2014.  
 

TEUBNER, Günther. Transnational Fundamental Rights: Horizontal Effect? In: 
Netherlands Journal of Legal Philosophy. v. 40. n. 3. Disponível em: https://www.e  
levenjournals.com/tijdschrift/rechtsfilosofieentheorie/2011/3/RenR_1875-2306_2011_ 
040_003_002 .pdf. Acesso em: 13 maio 2024. 
 

TOMÁS DE AQUINO. Comentários a la Ética a Nicômaco de Aristóteles. 2. ed. 
Pamplona: Ediciones Universidad de Navarra, 2001.  



182 
 

 
_______. Suma Teológica. 2. ed. v. 4. São Paulo: Loyola, 2005.  
 

UEBEL, Thomas. Vienna Circle. In: ZALTA, Edward; NODELMAN, Uri (ed.) The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy. Disponível em: https://plato.stanford.edu/arc 
hives/fall2022/entries /vienna-circle/. Acesso em: 10 abr. 2024. 
 

VEATCH, Henry Babcock. Natural Law and the Is-Ought Question. In: The Catholic 
Lawyer. v. 26. n. 4. set. 1981. Disponível em: https://scholarship.law.stjohns.edu/tcl/vo 
l26/iss4/2. Acesso em: 26 jul. 2024. 
 

VILLEY, Michel. A formação do pensamento jurídico moderno. 2. ed. São Paulo: 
Martins Fontes, 2020.  
 

_______. Filosofia do Direito: definições e fins do direito, os meios do direito. 2. ed. 
São Paulo: Martins Fontes, 2008.  
 

_______. O direito e os direitos humanos. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2019. 
 

_______. Questões de Tomás de Aquino sobre direito e política. São Paulo: 
Martins Fontes, 2014.  
 

VITA, Álvaro de. A justiça igualitária e seus críticos. São Paulo: Martins Fontes, 
2007. 
 

WEINREB, Lloyd. Natural Law and rights. In: GEORGE, Robert (ed.). Natural Law 
Theory: contemporary essays. Oxford: Clarendon Press, 1994.  
 

WIVIURKA, Eduardo Seino. 2020. Exigências da razão prática no exercício da 
função jurisdicional a partir da teoria neoclássica da lei natural. Tese (Doutorado 
em Filosofia) – Setor de Ciências Humanas da Universidade Federal do Paraná, 
Curitiba, 2020.  
 

YOUPA, Andrew. Leibniz’s Ethics. In: ZALTA, Edward; NODELMAN, Uri (ed.). The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy. Disponível em: https://plato.stanford.edu/arc 
hives/fall2024/entries/lei bniz-ethics/. Acesso em: 2 fev. 2025. 
 

ZARKA, Yves-Charles. L’autre voie de la subjectivité: six études sur le sujet et le 
droit naturel au XVIIéme siècle. Paris: Beauchesne, 2000. 


